# السلوك السليم والسلوك السقيم في علم النفس المعاصر

د. محمود گلزاری

الملخّص: إنّ من أكبر التّحديات التي يواجهها علماء النفس والمتخصّصين في مجال الاختلالات النفسيّة، هو تعريف و تحديد الاختلالات السّلوكيّة. وهناك قليل من الإتّفاق في هذا المجال بين علماء النفس. إنّ أحد الأسباب الرئيسيّة لهذا الاختلاف هو أنّ البناء الفلسفي للعلوم الجديدة، خاصة العلوم الانسانية، يقوم على أصالة الانسان. في هذا المقال، تطرح آراء عشرة من علماء النفس حول معايير سلوك الانسان ونقد أصالته. ومِن ثُمَّ تقييم رأي علماء الأخلاق الاسلاميّين، النفس حددوا معايير السلوك و الصفات الحميدة و الصفات السّيّئة في منهج أرسطو، و أخيراً تبييّن ميّزات كتاب «الكافي» وتقسيمه إلى طبقات الايمان و الكفر.

كلمات مفتاحيّة: السلوك غير العادى؛ أصالة الانسان؛ الأخلاق الاسلاميّة؛ الكافي؛ الايمان و الكفر؛ منهج أرسطو.

١. باحث واستاذ جامعي.

#### أ- تمهيد

يعتبر علم النفس و المشورة، من المهن التي تقدّم العون والمساعدة للصحّة النفسية، و المهمّة الأساسيّة لهذه المهن، تغيير الصفات و الاختلالات السلوكية وغير الطبيعية للناس حتى يستطيعوا أن يعيشوا بمدوء وسلام ويوجدوا مجتمعاً حيّاً ونشطاً لانطلاق طاقات الانسان.

و من البديهي، أنّ الخُطوة الأولى للتغيير و تصحيح السلوك، تحديد معيار الحياة الطبيعيّة و تبيين الحدود الدقيقة لشخصيّة الانسان السّليم والانسان السّقيم.

إنّ دراسة نصوص الاختلالات النفسيّة، يظهر أنّ السلوك السليم والسلوك السقيم مِن أصعب التّحديات التي تواجهها البحوث المتعلّقة بهذا المجال العلميّ.

## ب - معايير الاختلالات السلوكيّة في علم النفس

1. منذ ثلاثين عاماً، كتب «جيمز كلمن» في كتابه «الاختلالات السلوكية والحياة الحديثة» يقول: نظراً لأنّنا لا نملك تصوراً نموذجياً من سلوك البشر. فهناك نظريات مختلفة لتعيين حدود السلوك السليم والسلوك السقيم و نحن نذكرها هنا باختصار:

# أولاً - النظرية الصريحة

فى هذه النظرية، تمت دراسة تعاريف عامّة حول الصّحّة النفسية. يقول «كارل منينجر»: اسمحوا لنا لنعرّف لكم الصّحة النفسية، وارتباط الناس بدنياهم و الأشخاص الآخرين و التأثير و الفرح الناجم منه، و لذلك فإنّ الفشل فى هذه الأفعال، يفضى إلى التنافر و السلوك غير الطبيعيّ.

#### الثاني - الصفات المتعددة

فى هذه النظرية، يتم درج قائمة من الصفات التى يعتبرها أكثر الباحثين شرطاً للصّحّة النفسية ويؤخذ كمعيار، فعدم توفر هذه الصفات أو قلّتها علامة على السلوك غير السليم.

## الثالث - معايير خاصة

تحديد المعايير البحتة، لتحديد السلوك غير الطبيعيّ، وتمّ استخدام معيارين في كثير من الأحيان أكثر من غيرها، و هما القلق و انزعاج الشخص، و الآخر الانحراف عن السلوكيات

**I**,

<sup>1.</sup> Coleman.

<sup>7.</sup> local model.

المقبولة لدى المجتمع.

### الرابع - نماذج طبيعة و سلوك البشر

هذه النظرية تظهر السلوك الطبيعي و غيرالطبيعي على أساس الموديل أو سلسلة مفاهيم حول الطبيعة البشريّة.

٢. عد مؤلفو كتاب «أرضية علم النفس» (أتكينسون و زملاءه) المعايير التالية للسلوك غير الطبيعيّ:

## الأوّل - الانحراف عن السلوك الاحصائيّ

فالسلوك غير الطبيعي، هو سلوك قليل التكرار او منحرف عن السلوك.

### الثاني - الانحراف عن السلوك الاجتماعيّ

ابتعاد السلوك عن التناغم الاجتماعي

#### الثالث - عدم تكيّف السلوك

السلوك غيرالطبيعي من وجهة نظر التأهيل الصّحيّ الشخصي و الاجتماعي، غير متناسق و غير متكيّف مع السلوك و يتضمّن عواقب ضّارّة للشخص و المجتمع.

#### الرابع - قلق الانسان

السلوك غير الطبيعي يفضى إلى الانزعاج و القلق. يتكلّم هؤلاء المؤلفون عن ميّزات السلوك الطبيعيّ على الوجه التالى: المعرفة المتناغمة مع الحقيقة، القدرة على ضبط السلوك الاختياريّ، احترام الذات و الاستقبال، وضع علاقات المحبّة و البناء و الخصوبة.

٣. يعرب «ديويسون» و زملاءه (٢٠٠٥ م) عن أربعة معايير للسلوك غيرالطبيعيّ:

الأوّل - شذوذ السلوك مِن وجهة نظر الاحصاء

الثاني - الانحراف عن سلوك المجتمع

۱. روان شناسی نا به هنجار و زندگی نوین، ص ۱۳.

Y. Social Compliance.

٣. راجع: روانشناسي هيلگارد، ص ٥٢٣-٥٢٧.

الثالث - قلق الشخص الرابع - العجز و التشوّه

والغرض من العجز، هو وجود عراقيل في بعض المجالات الهامّة للحياة كالعمل أو العلاقات الشخصية.

یوضح «نوید» ، «راتوس» و «جرین» فی کتاب «علم النفس السقیم فی عالم متغیر»:
 مایلی:

كلّنا نشعر في بعض الأحيان بالاكتئاب أو القلق. هل هي الأحاسيس غير العادية؟ فالقلق حين المقابلة من أجل كسب وظيفة أو الامتحان النهائي امر طبيعي حِدّاً. فالاكتئاب بعد موت الأعزاء أو الفشل في العمل طبيعي ايضاً. فمتى نستطيع أن نسمّى السلوك غيرطبيعيّ؟ والجواب هو:

إذا لم يكن القلق و الاكتئاب متناسباً مع الظروف، فانّه سيكون غير طبيعي، مثل ابتلاء الشخص بالاكتئاب حين الحصول على درجة جيّدة و ممتازة أو الشعور بالخوف في المصعد او في مركز التسوق.

من جانب آخر، فإن شدّة المشكلة، تشير إلى السلوك غير السّليم، وطبيعي أن تشعروا بالقلق قبل المقابلة لشغل وظيفة. لكن ذلك لا يعنى أنّكم تصابون بالذعر كأنّ قلبكم يريد أن يخرج من صدركم.

ثمّ يصف المؤلفون المعايير التالية لتعيين السلوك غيرالطبيعيّ:

الأوّل: كونما غيرعادة " (المشاهدة والاستماع ما لا يشاهد الآخرون و لايسمعونه)

الثاني: الانحراف عن المجتمع

الثالث: المعرفة أو سوء التفسير للحقيقة (الاوهام و الهذيان)

<sup>1.</sup> Nevid.

۲. Rathus.

۳. Greene.

<sup>£.</sup> changing world in Psychology abnormal.

o. unusualness.

٦. Social deviance.

```
Downloaded from lava-al-hamd.ir on 2025-12-17 ]
```

```
الرابع: القلق و التوتر النفسي الشديد
```

الخامس: التنافر أو التدمير الذاتي (الرعب ، واستهلاك الكحول)

السادس: خطير (للذات و الآخرين)

٥. يوضح «بوتشر» و زملاءه (٢٠٠٨ م) المعايير التالية لتشخيص السلوك غير الطبيعي:

الاوّل: معاناة الشخص

الثاني: عدم التكيّف مع البيئة (العزلة الاجتماعية، الحاجة الى ملازمة الفراش)

الثالث: الانحراف الاحصائي

الرابع: انتهاك المعايير و القوانين الاجتماعيّة

الخامس: التحرّش الاجتماعي (خلق المتاعب للآخرين)

السادس: عدم القدرة على التنبؤ و كونه مناف للمنطق

٦. يعرب «نولن، هوكسما» (٢٠٠٨م) عن معايير اخرى: ٤

الاول: الانحراف عن المعايير الثقافية

الثاني: الانحراف عن معايير جنس الانسان

الثالث: السلوك غيرالطبيعيّ

الرابع: انزعاج الشخص

الخامس: عدم التكيّف مع البيئة

السادس: بسبب مرض معين

٧. النص المنقّع لدليل التشخيص الاحصائي للاختلالات النفسية (DSM. IV. TR)، يحدّد تعريف الحدود الدقيقة لمفهوم الاختلالات النفسيّة بما فيه الكفاية. فمفهوم الاضطرابات النفسية

۱. Agoraphobia.

۲. dangerousness.

٣. Butcher.

٤. Nolen – Hoksema.

يفتقد إلى تعريف متماسك يقدر أن يشتمل جميع العناصر. يتمّ تعريف جميع الاضطرابات الطّبيّة بدرجات متفاوتة.

يتمّ تعريف الاضطرابات النفسيّة مع المفاهيم المختلفةً، كالانزعاج، وانعدام السيطرة، والنقص، والعجز، و المرونة، وعدم العقلانيّة، و غط المتلازمين، علم المسبّبات، و الانحراف الاحصائي. كل واحد من هذه المفاهيم، هي مؤشر مفيد لاضطرابات نفسانيّةً. لكن لا احد منها تعادل ما يعادل ذلك الاضطراب نفسه و الظروف المختلفة بحاجة إلى تعاريف مختلفة ايضاً.

وفى DSM. IV. TR، فإنّ كلّ اضطراب نفسي بصفة متلازم أو نمط سلوكيّ أو نفسيّ جدير بالاهتمام يظهر فى شخص، و له علاقة بالانزعاج الحالي (على سبيل المثال، علامة مؤلمة) أو عجز (أعنى الاضطراب فى واحد واكثر من القيم الوظائفيّة) أو مع زيادة كبيرة لخطر الموت، ألم العجز أو فقدان الحرّية. إضافة إلى انّه لا يجوز أن تكون هذه المتلازمات فى التفاعل مع حدث معين الذى متوقّع من وجهة النظر الثقافية و مبرّر كوفاة حبيب.

إنّ السبب الرئيسي للاضطراب، يجب أن نتلقّاه بصفة اختلال سلوكي، نفسي وبيولوجي في الشخص. فالسلوك الانحرافي (على سبيل المثال، السياسي، الديني، او الجنسي) والاختلاف الذي يظهر في الأساس بين الفرد والمجتمع علامة على اختلال نفسي للفرد. ويمكن أن يعتبر اضطراباً نفسيّاً ايضا.

تذكر عالمة النفس «پريرخ دادستان» أربع وجهات نظر لتحديد السلوك غيرالطبيعي:

الأول: وجهة النظر الاحصائية.

الثاني: وجهة النظر الثقافيّة.

الثالث: وجهة النظر النموذجية او تحديد السلوك الطبيعي.

الرابع: السلوك الطبيعي بمنزلة التفاهم مع توقعاتك أو توقّعات العالم الخارجي.

9. «روزنمان» و «سليغمان» هما اثنان من علماء النفس المعاصرين المعروفين، يحدّدان عناصر السلوك غيرالطبيعى مع سبعة معايير، و يوضحان أنّه مهما كانت هذه العناصر موجودة أكثر أو مهما نقدر أن نشاهدها أكثر وضوحاً، نجد المزيد من الثقة، أنَّ سلوك الشخص هو سلوك

۱. النص المنقّح لـ: راهنهای تشخیص و آماری اختلالهای روانی، ص ۲۹.

غيرالطبيعي. هذه العناصر هي:

الأول: المعاناة.

الثانى: التنافر.

الثالث: عدم المعقوليّة و غير قابل للفهم.

الرابع: عدم القدرة على التنبّؤ و انعدام السيطرة.

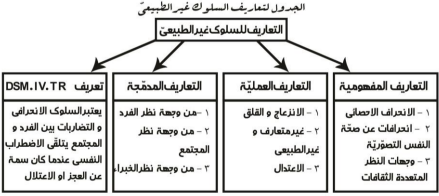
الخامس: الشهرة وعدم طبيعية الشخص.

السادس: عن المعايير الاخلاقية و التصوريّة

السابع: انزعاج المشاهد

يؤكّد هؤلاء (علماء النفس)، أنّه مِن أجل وجود السلوك غير الطبيعي، فانّه يتوجب أن يكون أحد العناصر المذكورة أعلاه حاضراً.

١٠. في الأخير، قدّم «سواستنلي» و «سو ديويد سو» في التعديل الثامن لكتاب «دْرَك رفتار نا به هنجار» (٢٠٠٦ م) تعديلاً مناسباً لآراء مختلفة في علم النفس على الشكل التالي:



### ج - الاضطراب و عدم التنسيق

تبيّن أنّ تحديد الفرق بين السلوك الطبيعي و غيرالطبيعي أمر صعب، و ليس لدي خبراء الاختلالات النفسيّة اتّفاق في ما بينهم في هذا الامر.

7. Sue and Sue.

۱. راجع «آسیب شناسی روانی»، ص ۸ – ۱۲.

فالنصوص الموثوقة في علم النفس وجهت نقداً منطقياً ودقيقاً إلى المعايير الّتى اتقّق على معظمها مثل الانحراف عن المعايير الاحصائيّة والانحراف عن السلوك الاجتماعي والتناسق في السلوك، واضطراب الفرد والبُعد عن معايير السلامة والسلوك النفسي والبعد عن الخصائص الطبيعية للانسان (نظرية الطبيعة البشرية) وقدّمت توضيحا حولها.

اذا كان العذاب و انزعاج الفرد أو انحرافه عن المعايير الاحصائيّة أو خرقه السلوك الاجتماعي معياراً للسلوك غيرالطبيعي، فسيكون نتيجته ما نراه في علم النفس المعاصر والسلوك غير الطبيعي للمثلين الذين يعرضون الفطرة الانسانية.

كانت الرابطة الامريكيّة للطّبّ النفسى (DSM 11,-DSM - I)، تقدّم الشذوذ الجنسيّ بصفة مرض نفسي فى الدليل التشخيصي الأول و الثّاني و الاحصائي للإعتلالات النفسيّة حتى سنة ١٩٧٤ م لكنها وضعته جانباً عن مجموعة الأمراض و الاضطرابات الجنسيّة، وذلك فى التعديل المنفّح لهذا الدليل (DSM - III - R) الذي نشر في سنة ١٩٨٧ م.

حذف هذا الانحراف الاخلاقي من قائمة الاضطرابات الجنسيّة لم يستطع أن يغيّر معتقدات أكثر شعوب الغرب حول هذا السلوك.

ففى سنة ١٩٩٨ م صرّح «ترنت لات» زعيم الاغلبيّة في مجلس الشيوخ الاميركى: إنّ المثلية الجنسية، مثل الادمان على الكحول وجنون السرقة، فإنّه نوع من الاختلالات السّلوكية يجب معالجته. حتى أنّ «جرى فلاول» أحد المخطّطين الاجتماعيين في اميركا وافق رأى الكثير من الأمريكيّين بأنّ حادث الحادي عشر من سبتمبر ٢٠٠١ م كان عقاباً الهيّاً نتيجة زيادة في المثلية الجنسية في الغرب. ولكنه غيّر رأيه بعد حين، بسبب ضغوط انصار المثليين و اضطرّ إلى الاعتذار للمثليين.

یکتب «کاستلوتیموتی» و «کاستلوجوزیف» فی <sup>ب</sup>کتاب «روانشناسی نا به هنجاری» (السلوک غیر السلیم) ما یلی:

۱. راجع: درک رفتار نا به هنجار (زبان انگلیسی) ص٦-١٣.

۲. Trent Lott.

۳. Jerry Falwell.

٤. Costello, Timothy.

o. Costello Joseph.

مع أنّ الرابطة الامريكيّة للطّبّ النفسى قامت تصنيفها الاخير بحذف المثلية الجنسية من قائمة الامراض، لكن الامريكيين ينددون بذلك بشدّة وتعارض الدول «الاسكندنافية» بشدّة.

هل ان القبول و الرفض للسلوك غيرالطبيعي يشبه الى حد بعيد موقف الجماعات السياسية من الدول والمجموعات المؤيدة والمعارضة لها، حيث يضعونها تارة في قائمة الارهابيين وتارة اخرى يحذفونها من القائمة السوداء؟.

من جانب آخر؛ إن كان تعريف الانسان السليم و المثالي معياراً لتحديد السلوك الطبيعي و غيرالطبيعي، كما يقول كولمن فاننا لا نملك نموذجا مثاليا من الطبيعة والسلوك البشرى. فاننا سنواجه وضعا شديد التعقيد

ان اساس ای نظام علاج نفسی هو تحدید الحدود بین السلوک الطبیعی والسلوک غیر الطبیعی. یعبر «بروتشاسکا» و «نورکراس» تعدد نظریات العلاج النفسی بغابة العلاج النفسی و یکتبان مایلی:

من المؤسف، اصبح تنوع السلامة بشكل فوضى ومرضى فقد واجه الطلاب، والخبراء، و المرضى بالشرود و الارتباك و عدم الرضا، و مع ذلك يدّعى نظام العلاج حقق نجاحا. فاية نظرية يجب دراستها و تعليمها او رفضها.

فلذا ليس من العجب، أنّ يعتقد «بوتشر» في مجال السلوك غير السليم بان تعريف السلوك غير السليم سيكون معقدا وصعبا.

ویکتب «روزنهان» و «سلیغمان»: لا یوجد تعریف محدّد للسلوک غیر الطبیعی و لیس لدینا طریقة مؤکدة لمعرفته.

#### في البحث عن العلل

ما هي جذور هذا الالتباس و الشرود؟ هل هو لُغز الوجود الانساني كما يراه الشاعر حافظ

<sup>1.</sup> Brutuski.

<sup>7.</sup> Norcross.

۳. نظریههای روان درمانی، ص ۲۷.

٤. آسيبشناسي رواني، ص ٥.

الشيرازى، "سحر وخيال"؟ وهل هو عقدة العوامل الجسدية و الروحيّة في علم النفس و الاختلافات في الامراض المختلفة والتفاعل أو التضامن لهاتين الساحتين؟ مهما كان يجب أن نعتبرها من أهمّ المباني الفلسفية للعلوم الانسانيّة في عهد الحداثة أي أصالة الإنسان (الاومانيسم).

الأومانيسم، نحضة فلسفية و أدبيّة بدأت في المنتصف الثاني للقرن الرابع عشر ميلاديةً في «ايطاليا » و انتقلت إلى البلاد الأروبيّة الاخرى. هذه النهضة إحدى عوامل الثقافة الجديدة.

الأومانيسم، فلسفة تحترم القيّمة أو المنزلة الانسانيّة، و تعتبرها معياراً لجميع الأشياء. بعبارة أخرى، تجعل الطبيعة البشريّة و الحدود ومصالحها موضوعاً.

ظهرت حركة الأومانيسم خلال عصر النهضة كأهم نظام معرفي و احتلّت الفكر و الثقافة الغربيّة تدريجيّاً.

في العصر الذى يمجّد الانسان، يظهر للإنسان أكثر اهميّةً من الله، و تعتبر علاقاته مع نظرائه أكثر من علاقات روح الانسان مع الله. يختار الانسان طموحاً طبيعياً و انسانيّاً، عوضاً عن المثاليّة العليا الغارقة و الكمال الالهيّ، و هي الطبيعيّة و الانسانيّة.

يعتبر الأومانيسم الإنسان محور الوجود، و يتصوّر الله و الالهة و علامات الغيب و الشهادة، مظهر الانسان وظل خليفته. هذا التلقّى الجديد عن العالم والإنسان، يشكّل ثقافة وحضارة مختلفة عن الإهتمام بالألوهيّة و الأمر القدسيّ فيها ويفسح المجال أمام النظرة الانسانيّة.

يصف «الدكتور السيد حسين النصر» خصائص الانسانيّة في كتابه «الدين، ونظام الطبيعة» على الوجه التّالى:

الانسان موجود أرضي مستقل، لاينصهر مع العالم المسيحي الايماني (الديني) بصورة كاملة.
 الغرض من الإنسان، هو الإنسان الأرضي لا الإنسان الذي أصبح انساناً عادياً قبل أن يهبط من
 كماله السماوي.

انسان در نگاه اسلام واومانیسم.

۲. خداوندان اندیشه سیاسی ص۲۳.

۱. دین، نظم، طبیعت، ص ۲۱۹.

۲. دین، نظم، طبیعت، ص ۲۲۵.

7. إنّ الميّزة الرئيسيّة لهذا الانسان الجديد، هي الفرديّة والنزعة إلى الاستدلال. (rationalism)، فالهدف من الميل إلى الاستدلال هو الاستدلال العقلاني و الفهم التجريبي، مقابل الكشف و الشهود العقليّ الكلّيّ. يرتبط هذا الميل للاستدلال بالشكوك. صحيح أنّ وجود فضاء من الشكّ حول الاكتشافات العلميّة الكثيرة، لكن ذلك تسبب في فقدان المعرفة القدسيّة و في بعض الأحيان تبدّل إلى أمر قدسيّ.

٣. الميل إلى الطبيعيّة، تعنى أنّ الانسان جزء من الطبيعة و مايهم هو، لذّاته الجسمانيّة. انه
 محبوس بسبب حواسّه و يجب ان يسعى لارضائها و اشباعها بلا حدود.

إيجاد نوع من الايمان بالتاريخ (historitism)، حيث يحل الزمن التاريخي محل السرمدية، و وهذا يفضى إلى عواقب عميقة مثل التقدّم المادّي غيرالمتناهيّ، والتكامل والتطوّر الدارويني الاجتماعيّ، ومسؤوليّة الانسان الأبيض، وإنكار الحقائق ما وراء التاريخيّة و العديد من التّطوّرات الأخدى.

٥. ظهور تصوّر جديد للحرّية وهو في الواقع يمكن اعتباره العنصرالرئيسيّ للإنسانيّة في العصر البشري و المجتمع البشري. هذا الدرّك الجديد من الحرّية، هو في الاساس بمعنى الاستقلال عن العالم القدسي و النظام الكوني. فالإنسان هو بذاته مسيطر على سفينة حياته وقائد هذه السفينة.

٦. أفضليّة العمل، على أساس نظريّة (الكشف و الشهود) و أفضليّة الفعل و هو وصف الانسان المتجدّد و أثره سيكون تخريب عالم الطبيعة.

٣. نفس المصدر ص ٢٢٨.

٤. نفس المصدر، ص٢٣٦.

٥ . نفس المصدر، ص ٢٢٨.

١. دين ونظم طبيعت، ص ٢٢٨.

۲. نفس المصدر ص۲۳۵.

٣. نفس المصدر، ص٢٣٦.

٤. نفس المصدر، ص٢٣٧.

مع هذه الخصائص، فإن الصورة الرئيسيّة للانسان في مختلف المدارس الفكريّة في الغرب مع اختلاف نظرات بعضهم لبعض هي، أنّ الإنسان بصفة إله الارض و فاتح الطبيعة و باني مصيره و مستقبل الحضارة.

فوجهات النظر التقليديّة حول الانسان تتمحور حول عالم محوره الله؛ بينما الأومانيسم، تقوم بالضرورة على أنّ الانسان هو المحور والاساس.

على هذا، فإنّ تلك الجماعة البشريّة الّتي يوصف بوضوح بأنّه عالم ذومركز الهيّ، تمّ الطعن فيه بعد عصر النهضة من قِبل الأنواع البشريّة الجديدة. و الآن هذا النوع البشرى الجديد، يعتبر نفسه مركز الكائنات و يحطّ عالمه إلى دائرة بدون مركز. و هذا ما يجعل له عواقب مدمّرة للنوع البشريّ و لنظام الطبيعة. لانّنا نعلم جيّداً عندما يزول مركز الدائرة، يزول محيط الدائرة.

ملحّص القول، إنّ تعاليم علماء الطبيعة و الإيجابييّن في القرن التاسع عشر، تفضى إلى فرضيّة الإنسان الصانع للأدوات، و هي فرضيّة تعتبر الفرق بين البشر و الحيوانات فرقاً في الدرجات، و ليس جوهريّاً و لا ذاتيّاً.

إنّ محو جميع الصفات الّتي كانت تميّز الانسان عن الحيوان و انهدام التسلسل الهرميّ الذي يحدّد الشؤون البشريّة بناء على اختبار الحكمة، أو الغفلة أدّى إلى تخفيض مرتبة الانسان في إيديولوجيات جديدة باحدى الحركات، و هذه الحركات تعتبر القوّة الدافعة للتاريخ.

إنّ القوّة الدافعة أو الغريزة الجنسيّة لفرويد و إرادة السلطة لشوبنهاور و «نيتشه» و «آدلر» و عوامل انتاج «ماركس».

هذا المنهج التخفيضي، يوجد انسانا فارغاً، و على قول « موزيل»: انسان بدون خاصية يقدر

أن يتقولب في كل قالب جديد.

ه - عبور الى آفاق اخرى

كان الدّين و الأخلاق مسؤولين عن تعريف ماهيّة الانسان و تحديد معايير السلوك الطبيعي و

۱. آسیا در برابر غرب، ص۱۳۲.

السلوك غيرالطبيعي، و تعريف معايير السلوك الطبيعي وغير الطبيعي وتعريف أساليب إصلاح الصفات الحميدة خلال قرون متمادية قبل ظهور علم النفس من حضن المعارف التجريبيّة و النموّ، و تطوّره بواسطة رافي علم العداء لله في عصر النهضة و الحداثة. (ارغيل)

و الآن، حين ندرس كتب الاختلالات النفسيّة والنصوص الأخلاقية ندرك أنّه باستثناء الأمراض التي أكثرها من أصل بيولوجيّ و عصبي، فإنّ المشاكل السلوكيّة الأخرى هي موضوع مناقشة في كل مجالات العلم. وعلى سبيل المثال، فيمكن أن نجد موضوعات وعناوين عن الاختلال الخلقي والاضطرابات والسلوك المذي والجنسي والسيطرة والعيش بسلام في النصّ المنقّح للدليل التشخيصي و الاحصائيّ الرابع للاضطرابات النفسيّة. (DSM. IV. TR)

فمثلاً نستطيع أن نجد في كتب الاخلاق الاسلاميّة مثل «احياء العلوم» و «اخلاق ناصرى» و «جامع السعادات»، مواضيع وعناوين تندرج في مجال: القلق والحسد و التشاؤم والسيطرة على النفس و الصبر، حيث أنّ لها مكانة معروفة في نصوص علم النفس. ولهذا السبب علينا أن نتابع بحوث السلوك السلوك السقيم والصفات الانسانية في الكتب الاخلاقية.

من جانب آخر، نواجه في الأعمال الأخلاقيّة، موضوعات مثل الغضب، الحسادة، التشاؤم، ضبط النفس و الصبر، التي لها منزلة معروفة في نصوص علم النفس. و على هذ سرد السلوك الطبيعي و السمات الانسانيّة في الكتب الاخلاقيّة أمر مقبول.

## ١ - السلوك الطبيعي و السلوك غيرالطبيعي في الاخلاق

فلسفة الأخلاق أو الأخلاق النظريّة تحكي عن مبادئ علم الاخلاق و تسعى الى تحديد ملاك الجمال (الحُسن) و السوء (القبح) في الأفعال الانسانيّة و الأفعال التي تصدر عن اشخاص يملكون شعورا و إرادة. فكلّ الفلاسفة الالهيّين و المتكلمين المسلمين و علماء علم الاخلاق قد ناقشوا هذه القضية كلّ حسب دافعه وأسلوبه الخاصّ. فأهمّ دافع دفع الفلاسفة والمتكلمين لدراسة هذا الموضوع مناقشة أفعال خالق هذا العالم. وقد بادر علماء علم الأخلاق بدرس هذه القضيّة بثلاثة دوافع:

الأوّل: إعادة التعرّف على معايير الأعمال الصالحة عن الأعمال السّيّئة.

۲. Argyll.

الثانى: كشف السر خلود بعض القيم الأخلاقية.

الثالث: فهم كيفيّة تواصل ما هو واجب و ماليس بواجب في الأخلاق، و ما هو كائن وما ليس بكائن في الفلسفة.

من بين الفرق الاسلاميّة، يعتقد الشيعة و المعتزلة بحسن و قبح أفعال الانسان الذّاتية. و في المقابل، يلحّ الأشاعرة على أنّ الأمر و النهى الالهى مثبت لخير و شر الأفعال.

جدير بالذكر، أوّلاً، الغرض من الذاتي هو العقلي أى الحكمة عند فهم الحسن و القبح بدون مساعدة خارجيّة.

وثانياً، ليس لجميع أفعال، الحسن و القبح الذاتي و العقلي، و على افتراض الثبوت لا يقدر العقل و الحكمة فهم الجميع.

فقد وضع علماء الاخلاق الاسلاميّة في كتبهم معايير لحسن و قبح الأفعال منها:

# أولاً: الكمال و النقص:

بعض الصفات هي كمال النفس والبعض الآخر، عكس ذلك. فعلى سبيل المثال، عندما نقول «الجهل سوء»، معناه أنّ العلم كمال وعندما نقول «الجهل سوء»، معناه إنّ الجهل عيب و نقص.

# ثانياً: التوافق وعدم التوافق مع الطبع

الجيد، هو كل شيء يتناسب مع ميول ورغبات الانسان، والقبيح هو كل شيء لا يتناسب مع رغبات الانسان. فبعض علماء الاخلاق قالوا هروباً من النسبيّة، أنّ المراد من الطبع روح ونفس الانسان الملكوتيّ و ليس طبيعته الحيوانيّة التي يشترك الانسان و الموجودات الأخرى فيها.

## ثالثاً: التناسب و عدم التناسب مع الهدف

هذا المعيار خلافاً للمعيارين الماضيين الذين ليس لديهما أصل تجريدي، خارج عن نفس الانسان و يحصل عن العلاقة الحقيقيّة بين فعل وغرض و أهداف الانسان.

إذا كانت هناك علاقة إيجابيّة بين الفعل و هدف الشّخص، يصبح فعله متّصفاً بصفة الحسن

١. المصدر نفسه، ص٢٣.

۲. المصدر نفسه، ص۳۰.

و اللا فإنه يعتبر قبيحاً و سيّئاً. هناك أشخاص يعتبرون الغرضين و المصلحتين للبشر ابتعاداً من هاوية النسبيّة، و هما الفرديّة و النوعيّة. يقول هؤلاء: يمكن للمرء أن يذكر الأهداف و المصالح لتشخيص المعيار عندما تكون تلك الأهداف و المصالح حافظة لبقاء النوع و عودة السعادة للمجتمع البشري.

## رابعاً: المدح و الذم

الحسن هو عمل يُحظى بمدح جميع عقلاء العالم، و فاعله يستحقّ الثواب الأخروى، و القبيح هو عمل يدينه جميع عقلاء، و فاعله يستحقّ العقاب الأخروى. هذا المعيار مُتنازَع عليه من قِبل العدليّة و الأشاعرة.

يعتقد العدلية بأنّ عقل الانسان يستطيع أن يفهم معيار مدح بعض الأفعال و أيضاً قادر على فهم معيار ذمّ بعض الأفعال الأخرى. و يعتقد الأشاعرة أنّ العقل غير قادر على القيام بمثل هذا الفعل.

#### ٢ - وجهة نظر الفلاسفة

لقد حاول بعض الفلاسفة أن يشرحوا معيار الصواب و الخطأ في الاخلاق (أي الافعال الإختيارية للإنسان). اننا نستفيد من آراء عدد من الفلاسفة المشهورين بالمراجعة للمجلد الثاني من كتاب «آشنائي با علوم اسلامي» (التعرف على العلوم الاسلامية) للأستاذ مرتضى المطهري. الأوّل: داسل:

ما يجب و ما لا يجب و الحسنات والسّيّئات، هي امور نسبيّة و ذهنيّة. والمعاني الأخلاقية ليست مسائل عينية يمكن تجربتها و اثباتها منطقيّاً.

يُعرب «راسل» في كتاب «فلسفة الغرب» عن عجزه في التحديد الدقيق لسيّئ الاعمال وحسنها ويقول:

هذه قضية صعبة. أنا لا أدّعى حلّها. هذه إحدى القضايا الفلسفيّة التي لم يصدر حكم نمائي حولها حتى الآن.

## الثانى: أفلاطون

I

۱. راجع (نقد و بررسی مکاتب اخلاقی)، ص ۹۰ – ۹۳.

۲. آشنائی با علوم اسلامی (حکمت عملی)، ص ۱۹۳.

يعتقد أفلاطون بأنّ ثلاثة أشياء لها قيمة فقط: العدالة، والجمال، والحقيقة. وهو يعتبر الخير مرجعاً لهذه القيم. من وجهة نظر أفلاطون، فإنّ الخير ولو كان اخلاقياً، حقيقة موضوعيّة و مستقلّة عن ذهننا. يعني كموضوعات علم الرياضيات أو الطبيعيات التي موجودة بغضّ النظر عن ذهننا، يوجد أخلاقياً أيضاً.

الخير الأخلاقي موجود أيضاً الخير واحد للجميع، فلذلك إنّ الأخلاق للجميع و له معادلة واحدة.

### الثالث: أرسطو

من وجهة نظر أرسطو، فإنّ الحسن هو السعادة. هو يعتبر الأخلاق و في الحقيقة طريق السعادة، رعاية الاعتدال، أي الوسط. ويعتقد أنّ الفضيلة أو الاخلاق هي الحدّ الفاصل بين التّشدّد و التّطرّف. لكلّ حالة نفسيّة حدّ معيّن، و الأقلّ منه أو الأكثر منه هو الرذيلة. و ذلك الحدّ نفسه يعتبر فضيلة.

# الرابع: كانطُ

إنّ أشهر نظريّة أخلاقيّة جديدة في القرنين الماضيين لكانط. يمكن تلخيص نظريّته هكذا:

نحن نفرق بين الأمور. نعتبر بعضها أخلاقية و بعضها الآخر غير اخلاقية أو معارضة للأخلاق. العمل الاخلاقي، له قيمة سلبية و للأخلاق. العمل الاخلاقي، له قيمة سلبية و مهينة و جدير بالذّم و هو عمل غير أخلاقي، ليس ذي قيمة وليس ضدّ القيم. العمل القيم يكون قيما إذا كان طوعيّاً و ينفذ بكل حرّية. و لذلك إن كان عن كرّه أو قسريّاً فلا قيمة له.

فالعمل القيّم هو العمل الذي يأتي طوعاً و عن ارادة حرّة، فهو ذو قيمة إن كان نتيجة حسن الارادة، و إنّ حسن الارادة هو الذى يأتي نتيجة دافع خير، و دافع الخير يعنى الشعور بالواجب. ما هو الغرض من الواجب؟ الغرض من الواجب هو الأمر الذي يأخذه الانسان من ضميره، و هذا الأمر نوعان: البعض مطلق و البعض الآخر مشروط. الأمر المشروط، أمر يُصدره ضمير الانسان للوصول إلى الهدف. الأمر المشروط هو الارشاد إلى مصلحة. كما أنّ اختيار أيّ وسيلة

۱. آشنائی با علوم اسلامی (حکمت عملی)، ص ۱۹۹.

نفس المصدر، ص٢٠٣.

لتحقيق هدف معيّن هو المصلحة. لكنّ الأمر المطلق، هو أمر لا يخضع لأيّ شروط. هو أمر يُصدره الضمير لا لمصلحة و لا لوسيلة، و طريق للوصول الى هدف بل لأجل الواجب و التكليف و المسوؤليّة فقط.

فالغرض من الواجب والتكليف هو أمر بدون شرط الضمير للشيء، و كلّ عمل يُفعل لأجل هذا الشعور بالتكليف، هو عمل أخلاقيّ. الأوامر الشرطية، أوامرٌ تجعل الانسان يحاول كسب العيش، و الأوامر المطلقة هي أوامر تُصدر الأوامر الأخلاقيّة. و الضمير الإنساني في الجزء الذي يصدر مثل هذه الأوامر يسمّى الضمير الاخلاقيّ.

يقدر الانسان أن يطيع الأوامر الشرطيّة لضميره، و في الحقيقة تابع عن رغباته و غرائزه. و أيضاً يستطيع أن يطيع ضميره الأخلاقيّ الذي يتجاوز الرّغبات. و في هذه الحالة سيكون سلوكه أخلاقيّاً.

ماهو المعيار الّذي يحدّد أنّ السلوك ملهم عن الضمير الأخلاقيّ أو الرغبات و الغرائز؟ يذكر «كانط» معايير كالتّالى:

الأول: تصرّفْ وفقاً لقاعدة تمكنك عندما تريد أن تكون تلك القاعدة قاعدة عامّةً.

الثاني: تصرّفْ كما لو كنت تستهدف الانسانيّة (نوع البشر) سواء في نفسك أو في الآخرين و لا تعتبرها اداةً.

### ٣- علماء الاخلاق الاسلاميّون و مؤلفاتهم

تمّ الاهتمام في النّصوص الأخلاقيّة (خاصّة أعمال أفلاطون و أرسطو) في ثقافة عالم الاسلام متزامناً مع نمضة ترجمة الكتب الفلسفيّة من اللغة اليونانيّة.

في ذلك الوقت، كان المتكلّمون و العرفاء و المتصوّفة يهتمّون بالسلوك العمليّ و التقشّف، و بحذا المنهج تعرفوا على المهلكات و المنجيات الاخلاقيّة.

اعتنى جماعة «إخوان الصفا» في القرن الرابع الهجريّ، بالحياة الأخلاقيّة بجانب الفكر الفلسفيّ، و مرّجوا الفكر العقلانيّ مع الذوق العرفانيّ.

كان أبوالحسن العامريّ (م. ٣٨١ ق) من المفكّرين الاوائل الذين كتبوا كتاباً مستقلاً في علم

١. راجع: آشنائی با علوم اسلامی (حکمت عملی)، ص ۲۲۳ – ۲۲۷.

١. علم اخلاق اسلامي / النراقي / ١٨.

الأخلاق، وكان من قادة الفكر الفلسفيّ قبل ابن سينا. وهو الذى أكثر أبحاث كتابه «السعادة و الإسعاد في السيرة الانسانيّة» و هي مستقاة من الأعمال الأخلاقيّة لأفلاطون و أرسطو، كما نظر إلى الصوفيّة أيضاً.

اختار «ابن مسكويه» (م ٢٦١ ق) و هو مِن معاصري «ابوريحان البيروني» و «ابن سينا» في كتاب «تهذيب الاخلاق و تطهير الاعراق» منهج «أرسطو» و طرح القضايا الأخلاقيّة على منهج فيلسوف اليونان. وهو مزيّج عن آراء «أفلاطون» و «أرسطو» و «جالينوس» و أحكام شريعة الأسلام، و ساد فكر الأرسطي على عناصر الفكر الأخري في أعماله.

كان «أبوحامد محمد الغزالي» ( . 0 ع - 0 ق) أشهر المؤلفين و المحلّلين للقضايا الأخلاقيّة. و مع خلافه لأرسطو، فقد ناقش القوى الثلاثة في نفس الانسان (أي الشهوة والغضب و العقل) و الفضائل الأربعة (العقّة و الشجاعة و الحكمة و العدالة) بدقّة، و أوضحها على منهج الفيلسوف اليوناني في كتابه «معارج القدس في مدارج معرفة النفس»؛ لكن في كتابيه المشهورين «إحياء علوم الدّين» و «كيمياء السعادة» اللّذين الفهما باللغة العربيّة و الفارسيّة في الأخلاق، قبل القوى الثلاثة (الشهوة و الغضب و العلم للقلب) و حاول أن ينظّم ابحاثه و يشرحها على موازين القرآن و الأحاديث النبوية و آراء العرفاء و المتصوّفة. قسّم الغزالي المهلكات و المنجيات في هذين الكتابين، حول الصفات الأخلاقيّة السّبيّة و الحسنة.

عالم آخر، هو «نصير الدين الطوسى» (٥٩٧ - ٢٧٢ ق) من أشهر علماء الاسلام و الاماميّة، الذي كتب كتاب المشهور «أخلاق ناصري» من أجل شرح و تكملة كتاب «تمذيب الأخلاق» و مثل ابن مسكويه أخذ أكثر أبحاثه بأقوال الحكماء خاصّة «ارسطو».

أعرب «الطوسي» في كتابه الاخلاقي الآخر «أوصاف الأشراف» على منهج آخر عن مراحل السفر و السلوك.

ألّف العالم والمفسّر و المحدّث الشيعي الكبير «الملا محسن الفيض الكاشاني» (م ١٠٩١ ق) الذي عاش في العهد الصفويّ، الّف كتابيه «المحجّة البيضاء في تهذيب الاحياء» و هي في الحقيقة النصّ المنقّح لكتاب «إحياء العلوم» للغزالي، و «الحقائق في محاسن الاخلاق»، و هي

الكتاب المشهور الآخر في الأخلاق الاسلاميّة «جامع السعادات» للملا «مهدى النراقي» (م ١٢٠٩ ق). فقد حرّر كتابه و نظّمه على المبادئ الفكرية الخاصّة و الأسلوب المبتكر. فكتاب «جامع السعادات» مثل أعمال العامرى و «ابن مسكويه» و «نصيرالدين الطوسي» يقوم على الفلسفة و افكار «أرسطو»، و من جانب آخر فكتاب «احياء علوم الدين» و «كيمياء السعادة» و «الحجّة البيضاء» و «الحقائق» يعتمد على الجوانب الدينيّة و العمليّة، و في الحقيقة أقام توازناً بين العقل و الفلسفة، والجانب النظريّ للأخلاق مع الدين، والعرفان و الجانب العملي للأخلاق مع الايضاح أنّ علماء الأخلاق الاسلاميّة ينقسمون في مسألة تحديد حدود السلوك العادي و غيرالطبيعي و تصنيف الصفات الانسانية إلى جماعتين رئيسييّتين:

#### الجماعة الاولى:

يعتقد «ابن مسكويه»، و «نصيرالدين الطوسي» و «النراقي»، مثل أرسطو في نظريته التي تقوم على أنّ النفس تقوم على أربع قوى؛ وهي: العقليّة، والواهمة، والغضب، و الشهوة. ويعتبر نصيرالدين الطوسي، قوّة الواهمة أو الخيال جزءً من القوّة العقلانيّة أو الناطقة، و لذالك يعتقد بثلاث قوى للنفس و هم يحدّدون الصفات الحسنة و السيّئة في الأخلاق بمعيار الحدّ الوسط لهذه القوى النفسانيّة. يعنى إثمّم يعتبرون السّلوك العادّي و في تفسيرهم الفضيلة باستخدام جميع القوى النفسانيّة حدّاً وسطاً للتّشدّد و التّطرّف.

يكتب «نصيرالدين الطوسي» في «اخلاق ناصري» ما يلي:

لكل فضيلة حدّ، فعندما يتجاوز عنه و يميل إلى الغلق أو التّقصير، يصاب بالرذيلة. ولذلك بازاء كل فضيلة، تكون الرذائل غيرمتناهية. لأنّ الحدّ الوسط مُتناهٍ و أطرافه غيرمتناهية. تحدث أقسام الأمراض النفسانيّة من هذه الأصناف للرذائل.

راجع: منطق و معرفت از نظر غزالی.

۲. راجع «اخلاق ناصری» ص ۱۱۷ – ۱۲۲.

١. علم اخلاق اسلامي، النراقي، ص ١٣.

يعتقد «النراقي»: انّه من أجل التخلّص من هذا المشكل، يجب أن تعتبر حدّاً وسطاً نسبيّاً أو إضافيّاً في الأخلاق و لاحدّاً وسطاً حقيقيّاً. الحدّ الوسط الحقيقيّ هو حدّ نسبته إلى كلّ الجانبين متساوياً، مثل الأربعة بالنسبة إلى الستتين كما أنّ المزاج الحقيقي الذي أنكره الأطبّاء. هو الحدّ الوسط النسبيّ حدّ أقرب تحقّقه من نوع أو شخص على حدّ الامكان من الحدّ الوسط الحقيقي و يتحقّق كمال المستحقّ للنوع و الشخص به وإن كان لم يصله.

ولذلك فالتسمية إلى الوسط (و إن لم يكن وسطاً حقيقياً) بالنسبة إلى أطرافه التي أبعد عن الوسط الحقيقيّ بنسبتها. و هذا مثل الاعتدال النوعيّ أو الشخصيّ الذى أثبته الأطبّاء، و الغرض منه اعتدال يليق بكلّ نوع أو شخص، و يسمّى الاعتدال الاضافيّ او النسبيّ. لأنّ الحصول على الوسط الحقيقيّ والاستقامة عليه صعب جدّاً. فلذلك تختلف الفضيلة مع تنوّع الأشخاص و الأحوال و الأزمنة، و ربّما تكون درجة من الاعتدال و الحدّ الوسط النسبيّ فضيلة، نظراً إلى الشخص أو حاله أو وقته المحدّد، و تكون نفسها رذيلة بالنسبة إلى غيرها.

#### الجماعة الثانية

«الغزالي» و الذين ساروا على خطاه مثل «الفيض الكاشاني»، «العيناثي» (في القرن الحادى عشر مؤلف كتاب «آداب النفس»)، و «السيد عبدالله الشبّر» (م ١٢٤٢ ق)، حدّدوا السمات و السلوك غيرالطبيعيّ تحت عنوان «المهلكات»، و السلوك و الاخلاق الحميدة تحت عنوان «المنجيات»، مع التخطيط العامّ لثلاثة قوى، الشهوة، الغضب و العقل للانسان بدون الانخراط في الجزئيّات. كانت المصادر الرئيسيّة لتصنيفهم، هي القرآن، اقوال النبي، ائمة الشيعة، الآراء و منهج الصوفيّة (خاصّة الغزالي). قد تمّت الانتقادات الكثيرة على هذين المنهجين، و نحن نشير إلى أهمّها مجملاً:

لا شكّ أنّ لنظرية «أرسطو»، جزءً من الحقيقة، لكن الاعتراض الرئيسيّ الذي يمكن إجراءه على نظريّة «ارسطو»، هو: أنّ «ارسطو» يعتبر مهمّة علم الاخلاق، تحديد أفضل الطرق (الطريق الوسطى) للوصول إلى الهدف (السعادة). بعبارة أخرى، يعتبر «أرسطو» الهدف محدّداً. الأخلاق الأرسطيّ لا يعطى الانسان الهدف، بل يظهر الطريق للوصول إلى الهدف، بينما يمكن أن يقال،

۲. نفس المصدر، ص ۱۰۷ – ۱۰۸.

مهمّة المدرسة الأخلاقيّة هي تحديد هدف الانسان، يعني ليس الانسان بحاجة إلى الإرشاد هدفاً.

إضافة إلى ذلك فإنّ الأخلاق الأرسطيّة، حدّدت الهدف السعادة، لقد إفترض أنّ الانسان يبحث عن سعادته باستمرار. و لذلك يجب أن نهديه لطريق السعادة. في الحقيقة، فقد أخذ «ارسطو» العنصر الأساسيّ في الأخلاق (القداسة) من الأخلاق.

فالأخلاق تتحقق قداسته من طريق نكران الذات و الإنانيّة، و بعبارة اخرى الخروج من الإنانيّة. بينما في الأخلاق الأرسطيّة تقوم نظريّته التي يعتبر فيها الهدف السعادة على التركيز على الذات.

ادّعى بعض الفلاسفة مثل «راسل» (في كتاب «تاريخ فلسفة الغرب»): انّه لا يمكن تبرير الأخلاق الفاضلة كلّها بمعيار الحدّ الوسط. فمثلاً الصداقة، هل هي الحدّ الوسط بين التشدّد و التطرّف. الصداقة حسنة و الكذب أي عكسه سيّئ (لا تشدّد و لا تطرّف).

التطرّق إلى الأمور الذهنيّة مثل الحدّ الوسط الحقيقي و النسبي - الذي يتعارض فيه بين «نصيرالدين» و «النراقي» - وهو تحديد أربع فضائل لا يمكن تحقيقها كصفات و السلوك غير الطبيعيّ و عكسها ميّزة السلوك غيرالطبيعيّ و هي غير متناهية. و استقرار الخصائص الأخلاقيّة هي نقاط ضعف اخرى لهذه النظريّة.

في المنهج التّاني، تمّ نقد كتاب «احياء علوم الدين» للغزالي من قبل الباحثين الكثيرين، وكان منذ بدء تأليفه مصدراً و منشأ علمياً لمئات الاعمال الاخلاقيّة.

بيّن الحافظ «ابن الجوزي» العالم الكبير لاهل الستنة في كتبه، «إعلام الأحياء بأغلاط الإحياء»، «المنتظم» و «تلبيس ابليس» عن جزء من الخرافات التي جاء بها الغزالي بعبارات مخالفة للعقل و كلمات غيرعلميّة، نشاهد مقتطفاً منها في المجلّد الحادي عشر من «الغدير»، للعلّامة «الاميني». فمثلاً يكتب الغزالي في كتاب «رياضة النفس»: لما شاهد أحد كبار العلماء في بدء برنامج البناء الذاتي، ضعفه عند سهره و قيامه بالعبادة، فانّه أجبر نفسه أن يقف على رأسه طوال الليل. يعني أن يضع رأسه للأسفل و يمد ساقيه لأعلى. الآن قارنوا هذا الامر الاخلاقي وخطاب الله عز وجل لنبيّه الكريم:

راجع: آشىنائى با علوم اسلامى.

«طه مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى»

يكتب الامام الخميني، الفقيه، والعارف و الفيلسوف الالهي، الذي له منزلة عالية في العلم و ممارسة الاخلاق الاسلامية في مقدّمة كتاب «شرح حديث جنود عقل و جهل» مايلي:

علماء الاخلاق الذين جمعوا هذا العلم أو قد ناقشوا ذلك بطريقة علميّة و فلسفيّة مثل كتاب «طهارة الاعراق» للشريف المحقق الكبير «ابن مسكويه» و كتاب «أخلاق ناصرى» للشريف الحكيم المتألّه و الفيلسوف المتبحّر و افضل المتأخرين، نصير الملّة والدين ولم يجدوا في كثير من اجزاء كتاب «احياء العلوم» للغزالي، تأثيراً كبيراً على تنقية الاخلاق و تطهير الباطن. ويضيف الامام الخميني أنّ كتاب «احياء العلوم» الذي يمدحه جميع الفضلاء و يعتبره بدء علم الاخلاق و ختمه، لم يساعد على اصلاح الأخلاق و إزالة الفساد و تحذيب الباطن، بل إنّ كثرة الأبحاث الاختراعيّة و زيادة الفروع العلميّة و غير العلميّة و كثرة المقتبسات الصحيحة و الكاذبة، تمنع الإنسان من الوصول إلى الهدف الرئيسيّ و يؤخر التطهير و تنقية الأخلاق.

# ٤- الأخلاق في المجاميع الحديثية

إنّ المحدثين الاسلاميين الكبار بوّبوا القضايا الأخلاقيّة في كتبهم بأسلوب فكريّ خاصّ. فقبل أن ندرس ميّزات «الكافى» نتصفّح موسوعتين معتمدتين للرواية.

خصّص «الشيخ الحرّ العاملي» (م١١٠٤ ق) في كتاب الجهاد من «وسائل الشيعة» (المجلّد الحادي عشر) مائة و واحد باب لجهاد النفس.

فهو يذكر في الباب الأوّل عشر روايات حول وجوب جهاد النفس، ثمّ انّه يعدّد أعضاء الجسد، لأنّ حركاتما هي تحت تصرّف الانسان؛ فاللسان يبيّن حجج الله و يذكر حقوق كلّ واحد من أعضاء الجسد أو مهمّاتهم التي حدّدها الخالق الحكيم.

ثمّ أوضح في خمسة و ثلاثين باباً أهمّ الصفات الحميدة للانسان مثل اليقين، والقناعة، والصبر، والشكر، والحلم، وحُسن الخلق، والسخاء، والغيرة، والشجاعة، والصداقة و.... ثمّ أوضح في عشرة أبواب ضرورة الاهتمام بإصلاح الذّات فوق كلّ شيء و قبل اظهار الحسّاسيّة تجاه الآخرين

١. طه، الابة ١-٢.

۲. راجع کتاب: حدیث جنود عقل وجمل، ص۱۱-۱۳.

و تجنّب مجالات الخطيئة (مثل الحيلولة دون النوع الأول) ثمّ يأتى بروايات حول الذنب أو الأمراض الاخلاقيّة المهمّة في أربعة و ثلاثين باباً، و في الاخير يقدّم أساليب التوبة و الشفاء في عشرين باباً.

فالمسار المنطقى و العلمى للحرّ العاملي كما يلى: وجوب البناء الذاتى، حقوق أعضاء الجسد (السلوك الواضح)، الصفات الحميدة (الميّزات الباطنيّة للشخصيّة) السلوك و الصفات السّيّئة، المجالات و طرق الوقاية، الضرورة و طرق التّدخّل و العلاج.

رُتّب كتاب «اوصاف الاشراف» و الأدقّ منه «الكافى» على نفس المنهج (تفضيل أسبقيّة الخصائص الايجابيّة على الخصائص السلبيّة و موانع تنمية البشر).

يسعى خبراء علم الاخلاق أن يضعوا الأجزاء الأولى من علم الأخلاق، التّعرّف على الرذائل و طرق إزالتها؛ و على هذا يستحقّ «المحقّق الطوسي» النقد لأجل الباب الأول لأوصاف الاشراف حول الايمان، النيّة، صدق الإنابة و الإخلاص، و بابه الثاني حول إزالة العوائق عن السير و السلوك.

رُتّب كتاب «جامع أحاديث الشيعة» الذي ألّف إشراف آية الله البروجرديّ، على منهج وسائل الشيعة. و ضمّت الجلّدات السادس عشر إلى الثامن عشر، تسعة و ثمانين باباً حول أبحاث جهاد النفس. الترتيب و عدد الأبواب هكذا:

وجوب جهاد النفس (عشرة أبواب)، الذّنوب (ثلاثة و أربعون باباً) الصفات الحميدة (ثلاثة وعشرون باباً)، التوبة (ثلاثة عشر باباً). لا يعلم لأيّ شيء يأتى المؤلف خلافاً للمؤلفين الروائيّين الآخرين بالفضائل الأخلاقيّة مثل كظم الغيظ، الصبر، الصمت، الشكر، الصداقة، الوفاء بالعهد، السخاوة، العمل الصالح، و الزهد في قسم الذنوب وقام بشرحها.

#### و- «الكافي»؛ أصول الانثروبولوجيا و تصنيف الصفات و السلوك

الشرط الأساسيّ لحرّية الإنسان هو أنّه يظهر سلوكاً مختلفاً و متعارضاً. السلوك الواضح، يمثّل فكراً غير مرئى و هو مظهر من مظاهر صفات الإنسان.

كيف و بايّ معايير، نصنّف هذا التنوّع من السلوك، والأفكار و الصفات؟ يمكن تقسيم هذه

۱. مراحل اخلاق در قرآن / ۲۲.

الصفات إلى مجموعتين، إيجابيّة و سلبيّة:

المحبّة و الحقد، و العدل و الظلم، والعفّة و التّهتّك، والزهد و الرغبة بالدنيا، والصداقة و الكذب و على قول الشاعر «حافظ» الشيرازي:

المستور و السكر، ليسا من قبيلة واحدة. من الذى يفكّك هذه السلوكات بعضها عن بعض و يضع عليها علامات ايجابيّة و سلبيّة؟ عقل الانسان، هو ميزان دقيق لاختبار كثير من الأمور. لكن أليس إحدى ميّزات الانسان هي: إن إستمرّ على عمل سيّئ؛ شغف به و رآه حسناً. يعلق «ارونسون» عالم النفس الاجتماعي على نظريّة «التنافر المعرفي» بقوله:

ليس قسم عظيم من سلوكنا عقلانيّاً، و إن كان يبدو ذا معنى من وجهة نظر شخصٍ ما.

تقول المؤزخة المعاصرة «بارابارا تاكمن» في بداية كتابما «سير نابخردي» حول العقل:

العقل مبنى على التجربة، و العقل الصحيح و المعلومات المتاحة. لكنّها عندما تريد أن تستكشف سلوك الحكّام الذين دمّروا بلادهم لأجل اختيار الطرق الخاطئة تقول خائبة: الخيبة لاتعرف الزمان و المكان. هي أمر عامّ مترابط و الالحاح على الانحراف أو عدم العقلانيّة موجود في فطرة الانسان.

علم النفس و الأخلاق يبحثان عن معايير لتفكيك السلوك و الصفات الحميدة و السّيّئة عند الانسان أكثر من العلوم الأخرى. لقد قيل من قبل أنّ علماء النفس يختلفون بعضهم مع بعض في تعريف حد السلوك الطبيعي و غيرالطبيعي و يختارون عناوين واحدة في بعض المعايير و يستخدمون نوعاً من الاشتراك اللفظي. فتعيين التعب و قلق الشخصي الذى هو معيار متّفق عليه مِن قِبل كثير من علماء الأمراض النفسيّة، مختلف على عدد المرضى و عدد المقيّمين حتّى في معايير مثل المعايير الاحصائيّة، و الاجتماعيّة و الثّقافيّة.

أصل هذا التيه، في محورية الانسان و على قول «رينيه جينوه»، «الفردية» هي فلسفة خلافاً للعصور السالفة، عمّت الحضارة الحديثة.

علمنا أنّه في مجال الأخلاق، قبل أكثر علماء الأخلاق نظريّة قوى النفس لأرسطو، و سمّي

١. سورة الفاطر، الاية ٨.

۲. روان شناسی اجتماعی، ص ۲۱۵.

٣. نفس المصدر، ص ٥٠٢.

۱. بحران دنیای متجدد، ص ۸٦.

الاعتدال و هو تحديد ذهنيّ لحدّ وسط لكلّ القوى النفسانيّة، والفضيلة أو السلوك و السلوك الطبيعيّ و النقاط الأخرى جانبيه، أي التّشدّد و الافراط لا نحاية لهما، كما هو الحال في الرذيلة أو السلوك غيرالطبيعيّ.

في عالم الاسلام، حاول علماء مثل «ابن مسكويه»، و «الغزالي»، و «نصيرالدين الطوسي» و «النراقي» أن يمرّجوا هذه النظريّة مع الآيات و الروايات و يلبسوها اللباس الدّيني. فاذا ألقينا نظرة سريعة على عناوين الفضائل و الرذائل في كتب «أخلاق ناصرى» و «جامع السعادات» و أسماء المنجيات و المهلكات في أعمال «الغزالي» و «الفيض»، ثبت رأي الامام الخميني وقوله أنّ تصانيف هؤلاء الكبار غيرعلميّة و مبتكرة من جانبهم.

جمع الشيخ الحرّ العاملي، الروايات الاخلاقيّة بترتيب بسيط و منطقيّ، و نظّم كتاب جهاد النفس لوسائل الشيعة على منهج الرواة و الفقهاء متجاهلاً مبانى الفلاسفة و العرفاء، و إن كانت هذه محاولة ممدوحة لكن لا تزيل الحاجة إلى نظام فكريّ و نفسيّ على أساس الاعتقاد بالله و علاقة الانسان بذاته المقدّسة و عرض معيار حقيقيً و دقيق للوصول إلى الميّزات الايجابيّة و السّلبيّة للانسان و التعرّف على الطريق للوصول إلى الكمال المطلوب.

فكتاب «الكافى» لحمد بن يعقوب الكليني، الفقيه الشيعى الكبير، هو العالم و العارف بالاخبار، و على قول، كان مجدّداً للدعوة الاماميّة في بدء القرن الثالث للهجرة، ويمكن أن يكون مطمئناً و متيناً للاجابة. عن هذه الحاجة. و هو من أعلى أغلى الأعمال الاسلاميّة، و يعتبره «الشيخ المفيد» أنفع و «الفيض الكاشاني» أشرف و أقوم و أكمل و «العلّامة المجلسي» يعتبره أجمل و أكبر و «محمد امين الاستر آبادي» يعتبره لا مثيل له في كتب الشيعة.

يوضح «الكليني» في مقدّمة كتابه «الكافي» الخطوط الرئيسيّة للايدئولوجيّة و مبادئ فكره على الوجه التالى:

اله الناس لتمتّعهم بالعقل و الذكاء و لاستطاعتهم قبول الامر و النهي الالهي، بعيداً عن البهائم و الحيوانات.

٢. يتقسم الناس بعد الولادة إلى قسمين، جماعة ذو صحّة جيّدة و جماعة ضعيفة البنية و عاجزة.

. I

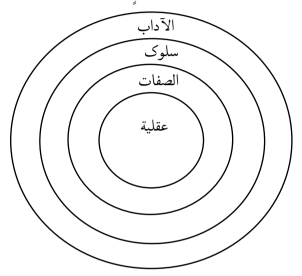
٢. راجع: اصول الكافى، مقدّمة التحقيق للدكتور حسين علي محفوظ.

- ٣. الناس الذين يتمتعون بالصحّة، يستحقّون تلقّى الامر و النهي الالهيّ، بسبب تمتّعهم بأدواة القيام بالواجب، لكن الأشخاص الضعاف الذين لا يقدرون على تعلم الأدب و العلم لا يكلّفون بالقيام بأيّ مهمّة.
  - ٤. العاجزون يبقون في مكانهم، و الأصحّاء يقومون بمهمّة تعلم الأدب و العلم.
  - ٥. إذا كان الجهل من نصيب للاصحّاء، فمن المناسب ان يرفع التكليف عنهم.
- 7. إن لم يكن الانسان قادراً على تحمّل المسؤولية، فإنّ إرسال الأنبياء و الكتب السماويّة يصبح عبثاً. ونتيجة لهذه الحالة، ينتشر الفساد. وهذا لم يكن من تدبير الله و تكون النتيجة الاقبال على اعتقاد الماديّين.
- ٧. إنّ عدالة الله و حكمته تقتضيان أن يصبح الناس الأصحّاء مستحقّون لتحمّل الواجب،
  وهؤلاء يقومون بتحمّل الأمر والنهى الإلهيّ حتّى لا يكون وجودهم عبثاً.
- ٨. إنّ أهم وظيفة للإنسان العاقل و السّليم، هو علم الدّين والتّعرّف على طريق العبوديّة و السير في طريقه.
- ٩. إنّ العلم و الاعتقاد بالله، والأنبياء و الائمة، والكتب السماويّة (و في زماننا القرآن) و يوم
  البعث والنشور يبني إيماننا و يزكّيه.
  - ١٠. الإيمان على قسمين: الثابت و العابر
- ١١. من يحصل على إيمانه الثابت فقد تلقى اليقين من القرآن و سنة النبي و عترته، و من اعتمد على آراء و أفكار الناس و الكبار، يصل إلى إيمان متزلزل وفضفاض.
- 11. إنّ الإيمان القويم والموقن، يجلب راحة البال وسلامة النفس و السعادة، و يمنع الانسان من الوقوع في الفتن و الضلال.
- جمع «الكليني» خلال عشرين عاماً من البحث و التحقيق أوضح الروايات و ادقّها المنقولة عن النبي و الأئمّة المعصومين و نظّمها على اساس خطوطه الفكريّة.

كتاب «الكافي» هو هندسة إسلاميّة و عريقة لبناء حياة الانسان و المجتمع السليم. إذا رسمنا البناء و الطبقات الوجوديّة للانسان العاقل و السليم في دائرة متّحدة المركز، أعمقها و اكثرها بناءً في هذه الدائرة، هو معتقداته التي تتشكّل بكسب العلم و تصبح خصبة بالفكر.

تبني العقائد بالتفاعل مع الفطرة المتساوية و الطبائع و التربية المختلفة الصفات. تنقسم

الصفات باللون الذى تحصل عليه من المعتقدات إلى مجموعتين صالحة و سقيمة. بعدها تتحرّك الأعمال الّتي هي التّجلّيات الظاهريّة للوجود مع قوى الصفات، و في الأخير نشاهد أعضاء من جسم الانسان يتحكّم بها صاحبها. ويمكن أن تكون حركات الجسم مرضية و بعض الأحيان غير مرضية. هذا الرضا و عدمه يعتمد على ثقافة كلّ قوم دون أن يؤثر على المعتقدات.



يبدو أنّ «الكافي» يوضح النظام المعرفيّ و التربوى للانسان كما وُصف على النحو التالى: كتاب «العقل و الجهل» وكتاب «العلم» للكافى هما مقدّمتان على هذا النظام الانثروبولوجى الذي يبيّن:

أولاً: الفرق بين الانسان و الحيوانات و البهائم في العقل

ثانياً: الناس الذين يولدون، إن كانوا يتمتّعون بصّحة العقل و الحواسّ - الذين هما طريقان للفهم وأداة التكليف - يجب عليهم أن يتزودوا بمعرفة حقيقيّة و بنّاءة و هي معرفة الله، والأنبياء و الأوصياء و الكتب السماوية حتى يتمكنّوا من إتّخاذ مسار صحيح.

إنّ أهم أجزاء وجود الانسان، هو عالم معتقداته الذي يتولّى مسؤوليّة بناءه الأعمق و الأعرق في كتاب التوحيد و كتاب الحجّة أو حسب الزيارة الرجبيّة خزينة الاسرار. يحدّد الكلينى الازدواجيّة و تناقض الصفات و سلوك الانسان من خلال تفسيره الخاصّ، و هو ليس تفسير حسن و قبح المتكلّمين، و ليس فضائل و رذائل للفلاسفة، و ليست منجيات و مهلكات مؤلفي

الأخلاق، و ليس السّلوك الطبيعي وغير الطبيعي لعلماء النفس؛ بل يطلق عليهم تسميه «الايمان و الكفر» حتى يظهر بنفس تلك الايدئولوجيا التوحيدية أنّ "صبغة الله" هي المعيار الحقيقي و العيني للتجلّيات الايجابيّة الوجوديّة للناس في كلّ الأزمنة و الأمكنة.

الشخصية السليمة و المثالية في «الكافى» هو الانسان المؤمن. يأتى «الكلينى» في أبواب الطينة و الفطرة من كتاب «الايمان و الكفر» بأبحاث عميقة على لسان حجج الله، لبيان اساس وجود الانسان. ثمّ يشرح في باب «الفرق بين الإسلام و الإيمان» وجود الايمان في كلّ أعضاء وأجزاء الجسم و درجات الايمان و أبعاد شخصية المؤمن، ثمّ يصل إلى باب «مكارم الاخلاق».

جمع «الكليني» بنظام فكريّ دقيق مكارم الأخلاق وهي الصفات الإختيارية و الأساسيّة في بناء شخصيّة الانسان، وخلافاً للسلوكات الايجابيّة مثل «الصلوة»، «الصيام»، «السجدة»، و «الركوء»، فإنمّا يمكن أن تكون معياراً لاختيار الانسان.

يعد «الكليني» في باب مكارم الأخلاق، المكارم و يأتى في الأبواب الأخرى بروايات عميقة في توضيح المكارم.

هذا العالم الكبير بعد ذكر ميّزة الشخصيّات السليمة أيّ المؤمنين (في ١١٠ ابواب مع ٩٤٨ حديثا في «كتاب الايمان» و هو يضم ٥٤ بابا) يصنّف ويوضّح الذّنوب والزلّات و الانحرافات التي تجرّ المؤمن إلى وادى الكفر.

الرواية الاولى، وهي رواية نقلت عن «الامام الباقر٧»:

قَالَ: «كَانَ أَبِي ٧ يَقُولُ: مَا مِنْ شَيْءٍ أَفْسَدَ لِلْقَلْبِ مِنْ خَطِيئَةٍ. إِنَّ الْقَلْبِ لَيُوَاقِعُ الْخُطِيئَةَ، فَمَا تَزَالُ بِهِ حَتِّى تَغْلِبَ عَلَيْهِ، فَيُصَيَّرَ أَعْلَاهُ أَسْفَلَهُ».

وفي المعارف الاسلامية، يوصف القلب بأنّه مركز الاحساس و فهم الانسان و جوهر وجوده. فالإنسان يولّد على الفطرة الإلهيّة. إن سار على طريق الحياة بدلالة العقل و إرشاد حجج الله، يصبح شخصيّة سليمة مع صفات و سلوك حميدة، عندها يقال له مؤمن. لكن إذا أغفل و زلّ عن طريق الله و هو طريق الكمال و يسير في طريق منحرف ويعصى الله تدريجياً، عندها يسقط في وادى الكفر، و هو إضطراب شخصيّته الحقيقيّة.

١. الكافي، ج ٢، ص ٥٥ – ٥٦.

۲. الكافي، ج ٣، ص ٦٦٧.

لذلك فإنّ الحركة الطبيعيّة هي السّير في الصراط المستقيم أي التوحيد، وإنّ الإعراض عنه يوجب الذنب والسلوك غيرالطبيعي و الإلحاح على الذنب يبدأ تافها، ولكنه يشكّل الصفات السّيّئة التي تبنى شخصيّة الإنسان.

يقدّم «الكليني» الكبير في هذا الجزء من كتاب الايمان، البحث عن الصفات المهمّة و الأساسيّة للكبائر، و بإتيان روايات في الأبواب التالية، كطبيب دقيق النظر و مجرّب يُنذر أنّ استصغار الذّنوب و الإلحاح عليها يعمّق كلّ زلّة و يجعلها كبيرة.

وفى باب «جذور الكفر و أسسه» يتقصّى أهمّ عوامل الإضطراب في الشخصيّة، و هو باب ينبغي على علماء المسلمين أن يعرفوا بالدراسات العلميّة و الشاملة محتواه و يُتيحوه للباحثين المهتمّين.

فكتاب الكفر يضم أبحاثا عميقة و غامضة لا تمكن الاشارة إليها في هذا المقال. ينهى «الكليني» كتاب الإيمان و الكفر بأقوال متفائلة و مفيدة عن ائمة الدين، حول الوقاية من الامراض و الاضطرابات النفسيّة و الشخصيّة.

يجب أن يكون المؤمن ذات شخصية اسلامية قرآنية سليمة على اتصال دائم مع الله الحكيم و خالق القيم، حتى يستطيع أن يحكم ايمانه اثر تقلبات حياته. و هذا لا يتوفّر الا بالأدعية الروحانية الخالصة والتضرع إلى الله جل جلاله و تلاوة القرآن مع التدبّر في الآيات. لذلك فإن الكليني المؤلف العالم و الحاد النظر كتب كتاب الدعاء و كتاب القرآن بعد كتاب "الإيمان و الكفر".

إنّ معرفة الآداب والسلوك الاجتماعي، تزيّن شخصيّة الإنسان المؤمن. ولكن هل يمكن أثر التّمتّع بالمهارات الاجتماعيّة إزالة التفكير السّيّع، و المريض في القلب؟

يُجيب «الكليني» عن هذا السؤال سلباً، عند إتيانه كتاب العشرة في ختام قسم الأصول من «الكافي».

فالآداب هي زينة الأفعال و ليست صانعها، و هذا هو نفس النظام الفكريّ و التربويّ الباطل الذي نشاهده في عصر الحداثة.

فالمهارات و الآداب الاجتماعيّة، هي في طليعة الحياة، و تعكس الشّخصيّة المتوازنة و المعتقدات الدينيّة و التوحيديّة، و هي الحقائق المنسيّة لحياة الفرد و المجتمع.

I

جدير بالذكر، أنّ «العلّامة المجلسي» رتّب كتاب «الإيمان و الكفر» طبقاً لترتيب بحارالانوار (المجلّدات ٦٧ - ٧٦) وبنفس العنوان و ترتيب «أصول الكافي».

## المصادر و المراجع

#### أ - المصادر الفارسيّة

- ۱. آسیا در برابر غرب؛ داریوش شایگان؛ امیرکبیر؛ ۱۳۵٦ ش.
- ۲. آسیب شناسی؛ دیوید روزنمان و مارتین سلیغمن؛ ترجمة مجتبی سید محمدی؛ طهران؛ساوالان؛ ۱۳۸٦ش.
  - ٣. آشنائي با علوم اسلامي (حكمت عملي)؛ مرتضى مطهري؛ طهران؛ صدرا؛ ١٣٧٧ ش.
    - ٤. أخلاق ناصري؛ نصيرالدين الطوسى؛ طهران؛ منشورات خوارزمي؛ ١٣٧٣ ش.
- ٥. انسان در نگاه اسلام و اومانيسم؛ عبدالله ابراهيم زاده آملي؛ مجلة قبسات؛ العدد ٤٤؛ صيف ١٣٨٦ ش.
  - ٦. بحران دنياي متجدّد؛ رينيه جينوه؛ ترجمة ضياء الدين دهشيري؛ طهران؛ اميركبير؛ ١٣٧٢ش.
  - ٧. خداوندان انديشه سياسي؛ (ج٢)؛ وت جونز؛ ترجمة على رامين؛ طهران؛ اميركبير؛ ١٣٧٦ش.
    - ٨. درآمدى بر فراز و فرود مدرن؛ مجيد امامى؛ قم؛ نورمطاف؛ ١٣٨٦ ش.
    - ٩. دين و نظم طبيعت؛ سيد حسين نصر؛ ترجمة إنشاءالله رحمتي؛ طهران؛ نشر ني؛ ١٩٩٦ م.
  - ١٠. روان شناسي اجتماعي؛ اليفت ارونسون؛ ترجمة حسين شكركن؛ طهران؛ سمت؛ ١٣٨٧ ش.
  - ۱۱. روان شناسی مرضی از کودکی تا بزرگسالی (ج ۱) بریرخ دادستان؛ طهران: سمت؛ ۱۳۸۷ ش.
- ۱۲. روان شناسی نا به هنجار و زندگی نوین؛ جیمس بسی کلمن؛ ترجمة کیانوش هاشمیان؛ طهران: جامعة الزهراء؛ ۱۳۷٦ش.
- ۱۳. روان شناسی نا به هنجاری؛ کاستلو تیمونی و کاستلو جوزف؛ ترجمة نصرت الله بور افکاری؛ طهران؛ آزاده؛
  - ١٤. زمينه روان شناسي؛ اتيكسون و زملاءه؛ ترجمة محمد تقى براهني و زملاءه؛ طهران؛ رشد؛ ١٣٨٥ ش.
    - ١٥. سير نابخردى؛ باراباراتاكمن؛ ترجمة حسن كامشاد؛ طهران؛ فرزان؛ ١٣٨٤ ش.
- ١٦. شرح حديث جنود عقل و جهل؛ روح الله الخميني؛ طهران؛ مؤسسة تنظيم و نشر مؤلفات الامام الخميني؛ ١٣٧٧
  ش.
  - ١٧. علم اخلاق اسلامي؛ مهدى نراقي؛ ترجمة سيد جلال مجتبوي؛ طهران: حكمت؛ ١٣٨٥.
    - ١٨. فلسفه اخلاق؛ محمد تقى مصباح يزدى؛ طهران: اطلاعات؛ ١٣٧٦ ش.
- ۱۹ متن تجدیدنظر شده راهنمای تشخیص و آماری اختلالهای روانی؛ انجمن روان پرشکی امریکا؛ ترجمة محمد رضا
  نیکخو و هاما یاک آرادیس بانس؛ طهران؛ منشورات علمی؛ ۱۳۸٦ ش.
  - ٢٠. مراحل اخلاق در قرآن؛ عبدالله جوادى آملي؛ قم؛ مركز نشر اسراء؛ ١٣٧٩ ش.
  - ۲۱. منطق و معرفت از نظر غزالی؛ غلامحسین ابراهیمی دینانی؛ طهران؛ امیرکبیر؛ ۱۳۷۰ ش.

- ۲۲. نظریههای روان درمانی ؟ جیمس بروتشاسکا و نورکراس ؟ ترجمة یحیی سید محمدی ؟ طهران ؟ رشد ؟ ۱۳۸٦ ش.
- ٢٣. نقد و بررسي مكاتب اخلاقي؛ محمد تقي مصباح يزدى؛ قم؛ مركز منشورات مؤسسة الامام الخميني؛ ١٣٨٤ ش.

#### ب - المصادر العربيّة

- ٢٤. آداب النفس؛ السيد محمد العينائي العاملي؛ بيروت؛ مؤسسة الاعلمي؛ ١٤١٥ ق.
  - ٢٥. الأخلاق؛ السيّد عبدالله شبّر؛ قم؛ بصيرتي؛ ١٣٩٥ ق.
- ٢٦. الحقائق في محاسن الاخلاق؛ محمدمحسن بن شاه مرتضى؛ (الفيض الكاشاني)؛ بيروت؛ دارالكتاب العربي؛ ٩٩ ١٣٩ق.
  - ٢٧. الكافي؛ محمد بن بعقوب الكليني؛ طهران؛ دارالكتب الاسلاميّة.
- ١٨٨. المحجّة البيضاء في إحياء الأحياء؛ محمد محسن بن شاه مرتضى؛ (الفيض الكاشاني)؛ تحقيق؛ على أكبر الغفارى؛
  طهران؛ مكتبة الصدوق؛ ١٣٣٩ ش.
  - ٢٩. بحار الانوار؛ محمد باقر بن محمد تقى المجلسي (العلّامة المجلسي)؛ طهران؛ المكتبة الاسلاميّة؛ ١٣٧٤ ش.
  - ٣٠. جامع أحاديث الشيعة، اسماعيل معرِّي ملايري (تحت إشراف آية الله البروجرديّ)؛ قم؛ المؤلف؛ ١٣٧٧ش.
    - ٣١. وسائل الشيعة؛ محمد بن الحسن الحرّ العاملي؛ طهران؛ المكتبة الاسلاميّة.
      - ج المصادر الانجليزيّة
- TY. Argyl, Micheal(Y...) Psychology and Religion, Routledge, U.K.
- TT. Butcher, james ,S,N, Minke ,Susan and Hooley, jill, M (T. V) To. the Abnormsl Psychology ,Pearson, U.S.A
- ۳٤. Davison, Neal, Blankstein, Flett (۲۰۰۰) Abnormal Psychology ,MC Graw Hill U.S.A
- ۳۰. Nolen. Hocksma (۲۰۰۷) في th ed Abnormal Psychology ,MC Grow Hill, U.S.A
- The Sue, David. Sue, Derald, Wing. And Sue Stanley (۲۰۰۱) of the dunderstanding Abnormsl Behavior, Houghton Miffilin Company, U.S.A.