
 
لرابع والخامس اة الإمامیة والمعتزلة في بغداد في القرنین الشیع علاقات

 الهجريین
1قاسم شهريد.   

2د. علي السالمي  
3د. رضا عرب البافراني  

 
كانت بين الشيعة والمعتزلة علاقات ومطارحات وحوارات ونزاعات كثيرة، وقد شاهدت الملخّص: 

بغداد بوصفها عاصمة الحكومة العباسية آنذاك ارتباطات ومشاجرات ومطارحات وأبحاث ونزاعات 
التي استمرت  -فكرية ملحوظة بين الفرق الإسلامية. وقد انتهت هذه الحوارات الكلامية المفتوحة 

رنين الرابع والخامس في بغداد بين الشيعة والمعتزلة والحنابلة وأهل الحديث خاصّة مع تصدّي خلال الق
إلی صالح الشيعة، وأفضى الأمر إلى انخراط الفكر المعتزلي  -ق( للحکم  448 -322البويهيين )

 تحت مظلّة الفكر الشيعي.
ق(  436ی )م د المرتضق( والسيّ  413وعلی هذا الصعيد كانت حوارات الشيخ المفيد )م    

كر الإسلامي وثقافته ق( مع المعتزلة تلعب دوراً أساسياً في تاريخ الف 460والشيخ الطوسي )م 
 العلمية. 

ذا يعني أنَّ هذه الحوارات ويصبح الموضوع أكثر أهمية حينما نأخذ البيئة فيه بنظر الاعتبار، وه   
سعة بغداد. وكان من أكثر القضايا الرقعة الإسلامية الوا والمؤثِّّرات والمتأثِّّرات تحققت آنذاك في عاصمة

أيدينا تدرس الأجواء الفكرية  نقاشاً بين علماء الشيعة والمعتزلة هو بحث الإمامة. والمقالة التي بين
 قرنين الرابع والخامس من الهجرة. الفي بغداد بين 
 ؛الشيخ الطوسي ؛شيخ المفيدال ؛السيّد المرتضى ؛القرن الرابع والخامس ؛: بغدادفتاحیّةالکلمات الم

 المعتزلة. ؛الإمامية

                                                           
م الإمامية،. دکتوراه 1 وم في كلا     Danesh.hamrah@gmail.com   درس في الجامعةباحث 

م الإسلامية. عضو الهیأ ة العلمیة في الجامعة الرضوی2  .هد المقدسة، مش ة للعلو

م الإسلامية. عضو الهیأ ة العلمیة في الجامعة الرضوی3  .هد المقدسة، مش ة للعلو

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             1 / 22

mailto:Danesh.hamrah@gmail.com
http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

86 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
- 

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ال
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

 المقدّمة 
هـ(، ودخول  329تزامن النصف الأول من القرن الرابع مع السنوات الأولى للغيبة الكبرى )   

الشيعة إلى تجربة جديدة في حياتهم الفكرية السياسية، وبروز كبار الشخصيات الشيعية أمثال الشيخ 
د والسيد المرتضى والشيخ الطوسي إلى مجال الحفاظ على التعاليم الشيعية وصيانتها، هذا من المفي

جهةٍ، ومن جهة أخرى تزامن ذلك مع عهد البويهيين وحكمهم على مساحات واسعة من الدولة 
  الإسلامية.

ارب والتباعد أهمّ مدينة تميّزت بظهور التق -بوصفها عاصمة الدولة الإسلامية -وقد كانت بغداد    
بين المذاهب الإسلامية؛ لأنها كانت ذات أبعاد سياسية وثقافية ودينية واجتماعية واقتصادية بارزة، 
وكانت نموذجاً لمدن أخرى وفاعلة على مستوى العلاقات والمفارقات الطائفية فيها، فشاعت 

وكانت كتابة الانتقادات المناقشات الفكرية العقلانية متأثرّة بالتيارات السياسية بين العلماء، 
للمکتوبات والأفكار المتنافسة أو دحض بعض الاتهامات الرائجة في المجتمع خطوة هامّة في هذا 

  .(2ش،  1392،ني)باراالاتجاه. 
وفي هذا المجال، تنافس الحنابلة والأشعريون والمعتزلة والإمامية بضراوة مع بعضهم البعض، وكان    

الحنابلة والإمامية أكثر حضوراً وجدية، والمعتزلة أكثر نشاطاً في البداية، لكن بعد ذلك، وخاصة في 
ش،  1392،ني)باراشأنهم. بداية القرن الخامس، كادوا أن يغادروا المشهد، وأصدر الخليفة أوامر صارمة ب

 ة، وفي هذه الفترة، كان تفاعل المعتزلة مع الإمامية مهمًا جدًا؛ لأنّ مكانة علماء الإمامي(64-65
کانت جيّدة، كما اكتسبت حكومات شيعية أخرى السلطة في أجزاء أخرى من الأراضي 

 (76ش،  1375)کرمر، الإسلامية، مما وفرّ أرضية مناسبة لانتشار التشيع. 

(، 1/425هـ، 1429)النشّار،  تركت ملابسات المعتزلة التاريخية نقاشاتٍ كثيرةً بين العلماء   
ويعدّ ظهور مدرسة المعتزلة  في جذورها تاريخياً.فيه أن الشيعة أقدم من المعتزلة ولكن مما لا يشك 

المصيرية في تاريخ الفكر وتأسيسها وامتداد تعاليمها ومبانيها الفكرية حدث من الأحداث التاريخية 
ذه المدرسة الفكرية التي ظهرت من خلال النزاعات السياسية والعقائدية في القرن وه الإسلامي.

الأول والسنوات الأولى من القرن الثاني خلّفت أثراً بالغاً على أساس الفكرة الإسلامية واستمرارها 
وعلى رغم أفول نجمها الطالع لم يتمكن في العالم الإسلامي، حيث إنهّ بعد مضيّ القرن الخامس 
أصحاب الرؤى من مدرسة الاعتزال وترك مفكّرو النحل المختلفة أن يتنحّوا جانباً من تعاليمهم أبداً. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             2 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





87 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

شمعة العقل مشعّة وجابهوا الخرافات والمعتقدات الجبرية التي تغاير الاختيار وإرادة الإنسان، وذلك 
ارة الإسلامية ما بين القرن الثاني حتى الخامس الهجري، من خلال تشييد الأسس النظرية للحض

 وكان لهم النصيب الأوفر على هذا الصعيد.
ن نعدّ تلاقي مرحلة نموّ الحضارة الإسلامية وازدهارها في مرحلة انتشار تعاليم المعتزلة ولا یمکن أ   

 ركفقد ت الحضارة الإسلامية،حدثاً وقع صدفة، ونتجاهل أثر المبادئ النظرية لحركة المعتزلة في رقيّ 
ذه الحركة الأثر البالغ على الحضارة الإسلامية، حيث يعتقد أحمد أمين أنّ من أكبر أفول نجم ه

 لأنهم کانوا يريدون الکفاح في( 3/84، أمين)مصائب المسلمين موت المعتزلة، وعلى أنفسهم جنوا؛ 
ترمون حرية التعبير وإبداء الرأي للذين لم سبيل الحرية، ولكن في مرحلة سلطتهم وقوّتهم ما كانوا يح

 (1/165ش،  1367، الفاخوري) ينخرطوا في سلك مذهبهم.

ومن أهمّ أسباب الارتباط بين الإمامية والمعتزلة: ميل بعض المعتزلة نحو الشيعة، والخلفية التاريخية 
للعلاقات مع الشيعة، وسياق الوحدة السياسية، والحاجة المشتركة أمام أهل الحديث، وتقريب 

لجانبين، وهي: انتشار المعتقدات، والمكانة الاجتماعية لعلماء الإمامية. كان لهذا الارتباط آثار على ا
العقلانية بين الإمامية، واتهام الاعتزال لبعض علماء الشيعة، وانتشار الاعتزال في مختلف المناطق، 

 (150-144ش،  1392،باراني)والمكانة الاجتماعية والسياسية للمعتزلة. 

هناك التأثير والتأثر  وأحد الجوانب التي تربط بين الشيعة والمعتزلة، هو الارتباط الكلامي، فقد كان   
في بعض القضايا بين الشيعة والمعتزلة؛ وذلك من أجل وجود الوشائج المشتركة التي تحققت في بعض 
المراحل بينهما، أو من أجل توفر الرغبات الشديدة الشيعية في نفوس بعض المعتزلة، وكان من الممكن 

ة في والمشارک ،(10ش،  1372)جعفريان،  فين.أن يخلّف هذا التأثير والتأثر مظاهر متعددة من قبل الطر 
هي التي أجبرت المعتزلة على مجابهة مخالفيها، وإنها جعلت مجابهة المخالفين لأفكارها ة افل العلميالمح

أبوالفرج الأصبهاني: إنّ بالبصرة ستة من أصحاب الكلام: عمرو هدفها الرئيس في نشاطاتها. قال 
الأعمى، وصالح بن عبدالقدوس، وعبدالكريم بن أبي العوجاء، بن عبيد، وواصل بن عطاء، وبشار 

ورجل من الأزد، فكانوا يجتمعون في منزل الأزدي ويختصمون عنده. فأما عمرو وواصل فصارا إلى 
الاعتزال، وأما عبدالكريم وصالح فصححا التوبة )أي صارا من العامّة(، وأما بشار فبقي متحيراً 

  (3/103، صفهانيالأ) لى قول السمينة، وهو مذهب من مذاهب الهند.مخلطاً، وأما الأزدي فمال إ
ائج والعلاقات الاجتماعية، والسياسية، والثقافية، والعلمية بين وبشکل عام یمکن تقسيم الوش   

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             3 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

88 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

 المعتزلة والشيعة إلى ثلاث مراحل:
المعتزلة النمط الوسط، ة العداوة والخلاف: وذلك أنهّ حينما تقابلت الشيعة والخوارج أخذت ـ مرحل1

 ولم تؤيدّ جماعة منهما.
ة الصداقة والتصافي: حيث ظهرت وقويت من خلال علاقة المعتزلة بالزيدية من جهة، مرحلـ 2

ذه العلاقة من المنظار السياسي أيضا . هوعلاقتهم ببغداد وظهور المعتزلة المتشيعة من جهة أخرى
 هذه المرحلة امتد التأثير . وفيفي الصاحب بن عبادظهرت صورتها في شخصية المأمون، وبعد فترة 

 والتأثر كثيرا بين هذين الفرقتين. ونهاية هذه المرحلة وأقصاها ظهور شرح ابن أبي الحديد لنهج البلاغة.
ة انصهار الاعتزال في التشيع: لا يوجد من القرن السابع الهجري وما بعده أحد من المعتزلة. ـ مرحل3

ابع الهجري التحق جمع غفير من المعتزلة إما في سلك الزيدية وإما في سلك فقبل قرنين من الس
الإمامية. وفي هذه المرحلة لم نلاحظ أثراً يذُكر للمعتزلة مع أنّهم لم تكن عليهم أيةّ ضغوط سياسية 

 من قبل الإيلخانية.
يعة بمعزل عن تأثير ة وإن لم تكن الشصالح الشيعإلى لهذه العلاقات  د انتهى الواقع الخارجيو ق   

فإنّ  (12-11ش،  1372)جعفريان،  كلام المعتزلة، فأصبحت الشيعة الوارث للفكر العقلي في الإسلام.
، ومحمّد بن عبدالملك بن تبان، وابن كوأبا عيسی الوراّق، ومحمّد بن عبدالله بن ممل ي،ابن الراوند

؛ 282و 207، هـ1417)انظر: الطوسي، ي من علماء المعتزلة الذين انخرطوا في الشيعة الإمامية. قبة الراز 
 205هـ،  1417؛ العلّامة الحلي، 177هـ،  1392؛ ابن داود، 1/89هـ،  1410، السيد المرتضى، 403و 375، هـ1416النجاشي، 

ده، فعلى سبيل المثال: أبو رابع وما بعالقرن ال في عرفوا باسم الشيعي المعتزلي عدد کثير كوهنا( 270و
 (17/650ـ، ه 1406الذهبي،  ؛3/512، هـ1382)الذهبي، . کان شيعياً معتزلياً القاسم التنوخي عرف بأنه  

وقيل في علي بن عيسى الرماني: إنهّ معتزلي  ،فيه رفضاً أن وذكُر أيضاً في محمد بن وشاح الزينبي    
 ثمائة إلى زماننا هذا تصادق الرفض والاعتزال وتواخيهم.رافضي، وذكُر: من حدود سبعين وثلا

 (4/248، هـ 1390ابن حجر،  ؛3/149، هـ1382)الذهبي، 

 معتزلة البصرة في عصرعبد الجبّار
كان أبو علي وأبو هاشم الجبائي والقاضي عبد الجبّار من شخصيات المعتزلة اللامعة في البصرة،     

وبهؤلاء الرجال عاد نموّ مدرسة الاعتزال عاد نموّها من جديد بعدما أصابها في فترة مّا شيء من 
تأثرين بالشيعة الفتور والضعف. ويعدّ هذا الجيل آخر جيل دافع عن مبادئ الاعتزال الخاصة، وكانوا م

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             4 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





89 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

ش، 1372ريان، )جعف من الشيعة الزيدية. -ولاسيما عبد الجبار -إن كان بعض تلامذتهم و  مقداراً قليلًا،

ومن السمات البارزة لعبد الجباّر هو أنه شكّل آخر حلقة تدريس ورسم صورة الاعتزال الخاصة،  (113
، ولهذا، يعود تاريخ نشأة كبار علماء ولكن بعد عبد الجباّر أصبح بعض الشيعة من تلامذة المعتزلة

أهم الشخصيات المرموقة الذي وهو من  (13-12م، 1998محمّد السّيّد، ) الاعتزال إلى القاضي عبد الجبّار.
 ق، 1409، ابن المرتضی) أخذ منه الشريف المرتضى، وأخذ منه كثير من كبار الزيدية والشيعة الإمامية

وإليه انتهت الرئاسة في المعتزلة حتى صار شيخها وعالمها غير مدافع، وصار الاعتماد على  ،(117
 والظاهر أنهّ آخر حلقة عقدت للاعتزال الخالص. ،(112 ق، 1409، )ابن المرتضیكتبه 

ي أن يعدّ عبد الجباّر من الشخصيات الفذة الذي یمثل شخصية المعتزلي بمواصفات ومن الضرور    
الخاصة؛ إذ إنه لم يتأثر بالشيعة ولم يکن يرضى بتقبل آراء أهل الحديث وأفكارهم. ومهما  الاعتزال

 يكن من أمر فإن تلامذته قد انصهر معظمهم في التشيع.
 -التي كانت أحد مراكز الشيعة آنذاك  -إنّ توسع التشيّع من جانب، وحياة عبد الجباّر في الريّ 

 (121-117ش، 1372ريان، )جعفأفضى إلى أن يظُْهِّرَ عبد الجباّر حساسية تجاه الشيعة. من جانب آخر، 

 بغداد والمعتزلة
ابتليت البصرة والكوفة بتعارض في أفكارهما ومبانيهما، واشتدّ هذا التعارض بينهما في قضية    

يع بمزيج من أسس التشيع في الكوفة. وامتزج التش 7مل. فقد وطّدت حكومة الإمام عليحرب الج
وکلامه. ولكن عندما أصبحت السلطة بيد  7المفاهيم العقلية المتكدسة في خطب الإمام علي

الأمويين ثمّ العباّسيين أدّى ذلك إلى ضيق خناق الشيعة. ولما كان الاعتزال في بداية أمره غير معارض 
  من أهل الكوفة الرحال جمع غفيرفقد شدّ للاتجاه الحكومي وفرّ ذلك أرضية خصبة لنموه وازدهاره. 

بغداد بعد بنائها، وكان التشيع منذ زمن قد بدأ بنشاطاته فيها، فاقتربا شيئاً فشيئاً بسبب توفرّ إلى 
رويداً اشتدّ عود التشيع في بغداد، فكان لمخالطة المعتزلة للشيعة  رويداً المجالات العقلية المشتركة، و 

بشكل  7ينساقوا إلى تفضيل عليأن واتصاف المعتزلة بالتحرر العقلي الأثر الكبير في جَعلِّهم 
 (57-54ش،1372ريان، )جعف ملحوظ.

ء الأهمية لفاوترجيحه علی الخ 7يمام علبلغ تفضيل الإ، ينوفي القرنين الرابع والخامس الهجري   
الكبرى عند معتزلة بغداد، ما يدلّ على نفوذ التشيع في المعتزلة، قال الملطي في بيان تعداد عدد 
الفرق الزيدية: الفرقة الرابعة من الزيدية، هم معتزلة بغداد الذين على العقيدة الجعفرية، أي جعفر بن 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             5 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

90 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

، وكان (27، هـ1413الملطي، ) الإسكافي.مبشّر الثقفي، وجعفر بن حرب الهمداني، ومحمد بن عبدالله 
 .7هؤلاء كلّهم قائلين بتفضيل أمير المؤمنين

أتى بشر بن المعتمر إلى بغداد ظهر نمط خاصٌّ من الاعتزال الذي كان يؤمن بالفكر العلوي. ولما    
العلوي كان يؤيدّ الجانب -مع غض النظر عن اختلاف آرائه مع المعتزلة في المسائل الكلامية  -فهو 

ظر: ابن المرتضى، )ان من الجهة السياسية، وقضى في سجون هارون الرشيد بسبب هذا الموقف السياسي.

أنه كان يدُعَى زعيم المعتزلة في وبما  - عند بشر بن المعتمر يجل الاتجاه العلو ولأ (53-52ق،  1409
  .تحوّل لون الاعتزال في بغداد إلى لون شيعي -بغداد 

بعض شخصيات المعتزلة كأبي جعفر الإسكافي أشدّ اعتقاداً في تشيّعه، يقول ابن هذا، وكانت    
والمبالغين في تفضيله، وإن کان القول بالتفضيل عاماً  7کان من المتحقّقين بموالاة علي» أبي الحديد:

« عتقاداً شائعاً في البغداديين من أصحابنا کافةّ إلّا أن أبا جعفر أشدّهم في ذلك قولاً وأخلصهم فيه ا
، وکان أبو جعفر يقول بالتفضيل علی قاعدة معتزلة بغداد، وکان علوي الرأي، (4/63الحديد، )ابن أبي 

المعيار »و« نقض کتاب العثمانية»ومن آثاره  (17/133الحديد، ابن أبي )محقّقاً منصفاً قليل العصبيّة. 
في بابه، ويدلّ بما تضمّنه على وجود الخلافات  كتاباً رائعاً « المعيار والموازنة»ويعدّ کتاب «. والموازنة

المستمرة ما بين الفرقتين العثمانية )العامّيّة السنيّة( والشيعية في أواخر القرنين الثاني والثالث، إذ صنّفه 
المؤلف في الردّ على أهل الحديث والحشوية، وهذا ما يشير إلی حدّة نزاع المعتزلة مع جماعة أهل 

 ة في بغداد.الحديث والحنابل
رافضياًّ  كقال بعض الناس: أرني شيعياًّ صغيراً أري»سكافي واصفاً الحالة الشيعية في زمانه: يقول الإ   

کبيراً، وعلّة ذلك أنه إذا قال بالتشيع اتّسعت عليه الفضائل، وكثرت المناقب وترد عليه عند النظر 
من فضائل صاحبه وتقدُّمه دلائلُ تبهر وتلوح كالقمر الأزهر وكالنجوم المضيئة فيضيق عليه المخرج، 

ج ما یمنعه من الغلو ويقعده من فلا يكون عنده من الورع وحزم التوقي ولطافة النظر والعلم بالمخر 
 ( 33 -32هـ، 1402)الإسکافي،  «الإفراط والتقدم، فعندها ترفض.

فكانت الأجواء الفكرية في بغداد متأثرة بالمعتزلة، وأيضاً تأثر أساتذة المذاهب المشهورون بهم،    
المرتضى والشريف وهذا ما استطاع أن يستقطب التلامذة بكثرة، وحقّاً أنّ علماء الشيعة كالشريف 

)ابن  الرضي في القرنين الرابع والخامس استفادوا من هؤلاء الأساتذة وعلى الخصوص عبد الجبّار.
 (120ق،  1409المرتضى، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             6 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





91 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

 : للمعتزلةنظرة أهل البیت
مع بعض المعتزلة، ومناظرة هشام بن حكم مع عمرو بن عبيد  7أظهرت مناظرات الإمام الصادق   

. والحوار بين (27 -5/23ش،  1363)الکليني، ئمة وأصحابهم ضد أفكار الاعتزال.وأبي هذيل، آراء الأ
 .(33ق،  1409)ابن المرتضی، وواصل من نماذج هذه المناظرات.  7الإمام الصادق

: حول المعتزلة، لكن هذه الروايات القليلة سلّطت بعض الضوء هناك روايات محدودة من الأئمة   
الإمامية وعلاقاتهم، وبحسب إحدى هذه الروايات، فإنّ بعض المعتزلة  على موقف المعتزلة في نظر

في مكة ، وسعوا للعثور على شخص  7مثل عمرو بن عبيد وواصل، دخلوا على الإمام الصادق
  .(27 -5/23ش،  1363)الکليني، صالح للخلافة، فجاؤوا للمبايعة مع محمد بن عبد الله بن الحسن. 

: فتذاكروا الكبائر وقول المعتزلة فيها: إنها لا تغفر ، فقال 7لس الرضاوفي رواية أخرى في مج   
وبحسب هاتين  (406)الصدوق، : قد نزل القرآن بخلاف قول المعتزلة. 7: قال أبو عبد الله7الرضا

 الروايتين يتبيّن لنا أنهّ لم يتّفق الإمامية مع المعتزلة في فترة حضور الإمام.
 عتزلة في بغدادمناظرات علماء الشیعة والم

ي بين الشيعة والمعتزلة إلى تقوية توجيه الاتهام نحو الشيعة، بأن الشيعة أخذوا التلاحم الفکر أدّى    
الفكرة الكلامية من المعتزلة بحيث يعتقد البعض بأنّ الشيعة بتقبّل المعتزلة شيئا فشيئا التحقوا بمدرسة 

وعلى هذا  (1/124؛ متز، 3/891؛ أمين، 72و 1/70هـ،  1406تيمية، ؛ ابن 144هـ،1244)انظر: الخيّاط،  الاعتزال.
اعلم أنّ أصول التوحيد والعدل مأخوذة من كلام أمير المؤمنين » الصعيد يقول الشريف المرتضى:

وخطبه، وإنها تتضمّن من ذلك ما لا مزيد عليه ولا غاية وراءه، ومن تأمّل المأثور في ذلك  7علي
ع ما أسهب المتكلمون من بعد في تصنيفه وجمعه إنما هو تفصيل لتلك الجمل من كلامه علم أنّ جمي
 (1/103هـ،  1325السيّد المرتضى، ) «وشرح لتلك الأصول.

د إزاء هذا الكلام، وتبيينه لوجوه الاختلافات الجزئية ما بين الشيعة والمعتزلة فمعارضة الشيخ المفي   
القرن الرابع وأوائل القرن الخامس. إضافة إلى أنّ هذا التلاحم  ما أفضى إلى إزالة هذا الاتهام في أواخر

الفكري سبّب أن تعُرف بعض الشخصيات الشيعية المرموقة التي لا تمت بصلة إلى الاعتزال الخالص 
هـ،  1407، الذهبي) متهمة بعنوان المعتزلي، كما أن البعض ذكروا أن الشريف المرتضى شخصية معتزلية.

 (20/232هـ،  1420،الصفدي؛ 29/434

 هذا المجال، لم يعدّ روح التسامح العقدي لهؤلاء الرجال في تعاملاتهم أيضاً دون تأثير في هذا وفي    

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             7 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

92 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

التمازج الفكري. فعلى سبيل المثال: أثر التشيع في نهج البلاغة له من القوة؛ إذ إنه يحمل بعض 
العقائد السائدة عند أهل السنة وحتى الانتقادات المعارضة للخلفاء الذين تتعارض عقائدهم مع 

ش، 1372)جعفريان،  المعتزلة وإن كان التسامح الموجود فيه ما يجعل المعتدلين من أهل السنة أن يتقبلّوه.
106- 109) 

 دراسة القضايا العقلية، ولكن انتفعت من هذه الآلية في ةالشيع ةازدادت صلابوفي هذا القرن    
 -كالشريف المرتضى   -هات النظر الشيعية الخاصة، وهناك من الرجال المتوفرة في إثبات نفس وج

على رغم اهتمامهم بالاتجاه العقلي احتفظوا دوماً بالجانب غير الاعتزالي، وفي بعض الأحيان بالموقف 
 (109ش، 1372)جعفريان،  المضادّ للاعتزال.

ط المذهب الشيعي بكلام المعتزلة ذلك الارتباط الوثيق من خلال حركة التنمية والتكامل، فارتب   
ما جعل المؤرخون أن يشككوا في أنهما من جهة الظهور مترابطان ويتوقف وجود كل منهما على 
الآخر، ولكن الوثائق تشهد أن المذهبين في القرن الثاني كانا متباعدين في مبانيهما، وليس ذلك 

ى صعيد المذهب والتعاليم في باب الإمامة؛ إذ كانا في خلاف بشكل جذري فيه، بل في المسائل عل
التي يظهر فيها الجانب الكلامي، ويتعلّق بالله وصفاته، والإرادة والحرية، والقضاء والقدر. والمعتزلة 

حكم الشرك، كانوا قد وضعوا أسساً تقليدية صعبة، حيث إنها تعطي لكل صورة من صور الانحراف 
وهذا ما ترك بينهما هوّة لا یمكن اجتيازها، وسبّب ظهور التضارب المتواصل والاختلاف الشديد 
في الآراء بينهما، و كانت الإمامية على الخصوص عرضة للمناظرات وشجارات المعتزلة الحادّة. 

 (9ش، 1362المحقّق، )
، هو البحث وراء المدافعين والمتابعين لكل ة التأثير والتأثرإنّ أحد الأساليب في البحث عن قضي   

من المذهبين في العلاقات والتواصلات فيما بينهما، وأهمّ قضية في العلاج وتأثر المعتزلة من الشيعة 
بدو وي -الذي هو أهم خصيصة عند معتزلة بغداد  -وتفضيله على الخلفاء  7هو تقديم الإمام علي

ثر الزيدية والمعتزلة وتأثير بعضهما على بعض واضحةٌ أن هذه الملاحظة ولا سيما في خصوص تأ
 جدّاً. 

أبداً أن يحقّقوا في المجالات العلمية كالتفسير والفقه والكلام  زيديةومن المنظار الثقافي ما تمكنّ ال   
ه لأبي حنيفة، وفي بعين في الفقمتّ  الأكثرية الساحقةوکانت  ثقافة منسقة في تآلف مترابط کالإمامية،

الكلام كلهم يتبّعون المعتزلة، والحال أنّ الإجراءات العلمية لأئمة الشيعة ولا سيما الإمام الباقر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             8 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





93 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

أفضت إلى ظهور مدرسة تحمل ثقافتها المتميّزة. وطبعاً لم يكن اختيار هكذا  8والإمام الصادق
سياسية مهمة؛ إذ إنّ الأمويين موقف في المجتمع السياسي آنذاك ترافقه المشاركة في إجراءات 

والعباسيين لأجل بقاء سلطتهم قضوا قضاء مبرماً على كل معاند وخلاف يحدث، وأئمة الشيعة 
جعلوا في هذه الفترة اتجاههم الرئيس لتبيين معارف الإسلام الدينية الحقّة، وانصبّ عملهم الرئيس 

 (316-315 ش،1387)جعفريان،  و الأساسي في تدوين الثقافة الدينية.
لمسألة المهمة الأخرى في خصوص المعتزلة هي وثيقة تبيّن ما حكت المعتزلة عن نفسها، وهذه وا   

د بن الحنفية إلى أمير المسألة أدّت إلى القول بأنّ فكرة الاعتزال تتّصل إلى طريق أبي هاشم، ومحمّ 
متعصب كعبد الجبّار في عصر ، ويأخذ بمثل هذه الوثيقة معتزلّي 6، ومنه إلى رسول الله7المؤمنين

وسند المعتزلة لمذهبهم أوضح من الفلق؛ إذ يتّصل إلى واصل وعمرو  متأخّر أيضاً، ونصّ الوثيقة هو:
اتصالاً ظاهراً شاهراً، وهما أخذا عن محمّد بن علي بن أبي طالب وابنه أبي هاشم عبد الله بن محمد. 

 7ستحكم، وهو أخذ عن أبيه علي بن أبي طالبومحمد هو الذي ربّّ واصلًا وعلّمه حتى تخرج وا
. وبيان اتصاله بواصل وعمرو، أنه أخذه القاضي عن أبي عبد الله البصري، وأبو 6عن رسول الله

عبد الله أخذه عن أبي إسحاق بن عياش، وأبو إسحاق أخذه عن أبي هاشم وطبقته، وأبو هاشم 
أخذه عن أبيه أبّ علي الجبائي، وأبو علي أخذه عن أبي يعقوب الشحام أخذه عن أبي الهذيل، 

عن عثمان الطويل وطبقته، وعثمان أخذه عن واصل وعمرو، وهما أخذا عن عبد وأبو الهذيل أخذه 
 7، وعلي7ومحمد أخذ عن أبيه عليالحنفية، الله بن محمد، وعبد الله أخذ عن أبيه محمد بن علي بن 

 (255-3/254؛ السبحاني، 7ق،  1409، ؛ ابن المرتضى12م، 1972الجبّار، )عبد . 6أخذ عنه

عتزلة بتسلّم بني العباس سدة الحكومة، وكانت صحبة عمرو بن عبيد والمنصور لمحة دت قوة الموعا   
من وجود علاقة بين تصدي الحكم من قبل بني العباس وظهور المعتزلة. ومن جانب آخر بما أن بني 

  .العباس كانوا من سلالة بني هاشم، فلذا يتمتعون بأفكار شيعية، وهذا ما مهّد الأرضية لنموّ الاعتزال
زيدية، وحينما انحازت ثلّة من المعتزلة إلى جانب الزيدية ترك بنو امنا مع تخاصم بنی العباس والز وت

العباس الأفكار الشيعية والتجؤوا بجماعة أهل السنة، وبدأت هذه الحالة في عصر المنصور، ولما 
وق العامة، وفي عصر تصدّى المهدي العباسي الحكم جابه بذريعة كفاح الزنادقة الأفكار التي لا تر 

هارون شيئاً فشيئاً استعادت المعتزلة قوّتها، وأطرى الأمين على أهل الحديث والحنابلة مدحاً لموقفهم 
عن المعتزلة دفاعاً شديداً، وأصبحوا في قمة القوة منذ عهد مون أافع المدو  المخالف تجاه المأمون،

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                             9 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

94 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

قضي على أهل الحديث باستخدام قوّتها، وبفعلها خلافته حتى فترة المعتصم والواثق. والمعتزلة راحت ت
وتزامنا معها کان .  نفس العصرخلق القرآن في ةفطرحت مسأل جعلت العامة تتحالف لمجابهتها.

المأمون يعتقد بالتشيّع علی نحو العام و بالاعتزال، وقد جمع فكرة التشيع والاعتزال في نفسه ومعتقده، 
وفي إقراره في أمر الحكومة، على أنها حق  7العهد للإمام الرضا وهو كان متظاهراً في تسليم ولاية

وهو يظُهر ، (320-319هـ، 1401)ابن الجوزي، : مون عنده أشعار في مدح أهل البيتوالمأالعلويين، 
 (3/417هـ، 1404)المسعودي،  التشيّع.

في أمر  العلويينهذه المسائل وإن كانت مكيدة سياسية، لكنها كانت خطوة مهمة في تبيين حق    
 (70-68، ش1372)جعفريان،  الخلافة.

ق( عادت قوّة أهل الحديث، وأصبحت 247)م  زمن المتوكلالمعتصم الحکم ولا سيما في مولما تسلّ    
وخاصم المعتزلة « بمحيي السنة ومميت البدعة»الشيعة والمعتزلة تحت الضغط الشديد، ولقّب المتوكل 

 (74ش،  1363)الأزدي،  الشيعة ومخالفاً لهم.من جانب، ومن جانب كان ضد 
من إحدى حلقات الاتصال المهمة بين الاعتزال  ، وهوأبو القاسم البلخيماء المعتزلة فمن عل   

والشيعة آنذاك، ويبين تأليفه في طبقات المعتزلة برهة من حركة المعتزلة الفكرية في مستهلّ القرن 
زلة فيها من أجل تشييع كل جهات حركتها من البداية حتى هذا الرابع، البرهة التي كانت تسعى المعت

 (90-89ش، 1372)جعفريان، الزمن. 
. أيقونة الوحدة بين الاعتزال والتشيع، وتبلور اعتزاله في التشيع بصورة دقيقة ويعدّ صاحب بن عباد

عيون أخبار »كتاب في مقدمة  ، ومن أهّمها أشعاره :ك أدلة تشير إلى تعلّقه بالأئمة المعصومينهنا
فأفضت قدرته السياسية في الريّ  (15-1/12هـ، 1404)الصدوق، وبعض تلويحات الصدوق فيه.« 7الرضا

د وکان يتعمّ  وأصفهان إلى أن يستقطب نحوه علماء كثيرين ممن يحملون الفكر الشيعي أو المعتزلي،
عتقدون بالعدل والتوحيد فحسب.  إزاحة الذين يعتقدون بالجبر والتشبيه، ويولي اهتمامه بالذين يفي

قال الثعالبي: وعرض علي أبو الحسن الشقيقي البلخي توقيع الصاحب  (95-93ش، 1372)جعفريان، 
إليه في رقعة: من نظر لدينه نظرنا لدنياه، فإن آثرت العدل والتوحيد بسطنا لك الفضل والتمهيد، 

 (3/234هـ، 1403)الثعالبي، وإن أقمت على الجبر فليس لكسرك من جبر.

 ى في الفصول المختارة أخباراً متعددة من مناظرات الشيعة والمعتزلة في بغداد.وقد نقل المرتض   
وإن كان كلا الفريقين يتأثر بعضهم من الآخر طوال هذه المناظرات، ( وما بعدها 18هـ، 1414السيّد المرتضی، )

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            10 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





95 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

لة في المناظرات الكلامية خصوصاً في ولكن الشيخ المفيد له بعض الكلمات تعبّر عن تعصب المعتز 
ما رأيت أعجب منكم يا معاشر المعتزلة، تتكلمون فيما قد شارككم الناس فيه من » بحث الإمامة:

العدل والتوحيد أحسن كلام حتى إذا صرتم إلى الكلام في الإمامة والإرجاء صرتم فيهما عامة حشوية، 
رون، ولكن لا أعجب العجب من ذلك وأنتم إنما تخبطون خبط عشواء، لا تدرون ما تأتون وما تذ

جودتم فيما عاونكم عليه غيركم، واستفدتموه من سواكم، وقصرتم فيما تفردتم به، لا سيما في نصرة 
 (79هـ، 1414السيّد المرتضی، ) «.الباطل الذي لا يقدر على نصرته في الحقيقة قادر

الشيعة الإمامية والمعتزلة، لكن في عصر البويهيين ذه المناظرات العداوة الشديدة بين سببّت ه   
أشار المقريزي في كلامه إلى تأثر الشيعة من المعتزلة قائلًا: راج مذهب  اقتربت المعتزلة من الشيعة.

الاعتزال في ظلّ دولة البويهيين في العراق وخراسان وماوراء النهر، والتحق بهم جماعة من كبار 
 (260م،  2004زهرة، ) المعتزلة بين صفوف الشيعة.الفقهاء، وانتشرت مقالات 

دو أن جلّ النزاعات بين الشيعة والمعتزلة كانت في بحث الإمامة، وفي سائر المواضع كانت ويب   
الاختلافات في القضايا الكلامية الفرعية فقط. عندما ارتقت الشيعة وضاق نطاق المعتزلة، وقعت 

الشيعة، ومن جانب آخر تحاول في نفس الوقت أن تلتجئ  المعتزلة من جانب في فخّ الخصام مع
بها، ومن جهة أخرى قبلت الشيعة علم الكلام و زاولته، فمن هذا المسار كانت المعتزلة تتمكن من 
محادثة الشيعة، ولكن أهل الحديث كانوا يعدّون علم الكلام كفراً وزندقة، وعلى رغم توفرّ الآراء 

ث الخلافة إلا أنهم ما كانوا على استعداد لتقبلّهم في المجتمع. وفي هذه المشتركة مع المعتزلة في بح
الظروف كانت أئمة المعتزلة بمقدار ما يولون اهتماماً لبعض عقائدهم راحوا يقفون إلى جانب الشيعة 

 أو يعارضونهم.
نذاك إلى جانب أن معرفة الخلاف بين المعتزلة والفرق الموجودة في تلك البيئة آفمن هنا يتّضح لنا    

خلاف الشيعة لبعض الفرق المختلفة، وإضافة إلى أهمية بعض الخلافات إذا ما قورنت ببعض آخر، 
 فهذا الأمر يستطيع أن یمهّد الأرضية المناسبة لتقارب الشيعة والمعتزلة.

ة عند المعتزلة في تلك الظروف هي أهل الحديث أي الحشوية وبعبارة أخرى ربما أهمّ مشکل   
ثمانية، لأنّ عماد الاعتزال الرؤى العقلية في المسائل الاعتقادية التي كان أهل الحديث يعارضها، الع

 وعليه، هذا الخلاف يعدّ خلافاً أساسياً. 
وهناك فرقة أخرى كانت حاضرة في ذلك المجتمع آنذاك وهي المرجئة، حيث إن تشكيل الاعتزال 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            11 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

96 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

ف وإن كان في مطلع أمره جذرياً ولكن في ما بعد كان في أول أمره لأجل معارضتهم. فهذا الخلا
بين الاعتزال ما  قلّت حدّته، على الخصوص عندما ازدادت أهمية مسألة الاعتقاد بالعدل والتوحيد

أن يظهر ما بين المرجئة من يؤمن بفكرة العدل والتوحيد، ومن جملتهم غيلان  جعل من المحتمل
 ة في الساحة من أهمية الخلاف بين المعتزلة والمرجئة شيئاً ما.الدمشقي وأبو حنيفة. وقلّل وجود المرجئ

ة الشيعة والمعتزلة من قبل الحكومة إلى أصل ومعارض تحوّلت سلطة أهل الحديث ونفوذهاومن هنا 
يؤخذ به. وفي هذه الظروف الحساسة كان من الممكن أن تتحقق المواساة والأحاسيس المتبادلة بين 

وبما أن التماسك الداخلي عند الشيعة بسبب مسألة الإمامة لا يقاس بما عند المعتزلة والشيعة، 
المعتزلة، فلذلك وجود مثل هذا التماسك من الداخل في الشيعة كان أقلّ حاجة إلى دعم من الخارج 

ش، 1372)جعفريان،  من خلال إيجاد اتصال بالمعتزلة، ولكن المعتزلة كانوا يفقدون مثل هذا التماسك.
65-72) 

، وفي نهاية نفس (1/377متز، )إلى المعتزلة نظرة كراهية وسخرية في القرن الثالث تنظر العامة کانت     
القرن مُهّدت أرضية التآلف شيئا ما بين الشيعة والمعتزلة في بغداد. وعلى وفق ما أكّد عليه أبو علي 

السلام في ما بين الشيعة  الجبائي من أواخر القرن الثالث الهجري نلاحظ إزاحة التخاصم وسيادة
ذه الحركة في ظل حكومة البويهيين إلى التحالف بينهما، ویمكن انجرت هوالمعتزلة، وفي القرن الرابع 

أن تبحث عن هذا الالتقاء من خلال الأوضاع السياسية آنذاك في بغداد، فبعد ما أنزل المتوكل 
ة، ومنذ ذلك الوقت راحت تدرك المعتزلة ضرورة العقوبة بالمعتزلة فقدوا تلك المكانة السياسية والفكري

قال عبد الجبّار: . (78، م 1996 محسن،) الحصول على دعم جديد ووجدوا الشيعة أفضل محالف لها.
متبّعيه وأصحابه إلى التحالف مع الشيعة، ويقول: الشيعة توافقنا في  شجّعيئي الجبا يکان أبو عل

عبد ) في الإمامة فقط، فتحالفوا حتى تصبحوا كاليد الواحدة.مسألة العدل والتوحيد، وخلافنا معهم 
 (309 -308هـ، 1393الجبّار، 

داد ساحة لنزاع الفرق السياسية والفكرية المختلفة، فأهل الحديث کانت بغ  يوفي القرن الرابع الهجر    
ين المتطرفين، والشيعة هم في الحقيقة كتلة من الحنابلة المتعصبين والمتطرفّين، والمعتزلة كانوا العقلاني

كان لها أسلوبها وطريقها المتميّز؛ لأنها كانت مستقلة في مبانيها الفقهية والكلامية أيضا ولا سيما 
ديث في خلاف شديد مع المعتزلة، وكانوا يرفضون علم الكلام. أهل الحفي مسألة الإمامة. وكان 

الآخر، وكانوا على اتصال أقرب بهم في يتفهّم كلّ منهما  عة والمعتزلة على هذا الصعيد كانالشي

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            12 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





97 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

بغداد، و كثرت هذه الاتصالات حين تسلّم البويهيين الذين كانوا إلى جانب التشيّع والأفكار 
العقلية زمام الحكم، وكان الاتصال بالذين يتساهلون كثيراً في أمر المذهب أكثر سهولة، فقد راحوا 

المعتزليين أو الشيعة دون صعوبة، وأيضا يجب يسمحون لأنفسهم لكي يشاركوا في دروس أساتذة 
  أن نلحق بجماعتهم بعض أهل الحديث الذين طرُِّدوا من حوزتهم بسبب اختلافهم مع أهل الحديث.

 .(20؛ زارع ، 3/34)انظر: يادنامة الحنابلة فهم الذين تنافسوا مع الشيعة. أمّا و 
مناظرات علماء الشيعة والمعتزلة في القرنين الرابع ئي عن معلومة مهمة في تاريخ کلام الجباينمّ     

والخامس في بغداد، ويبيّن أنّ المناظرات واختلافات الشيعة والمعتزلة في مسألة الإمامة كانت كثيرة، 
قرار بعلم الكلام هو نفسه يطرح التحاور والتفاهم المتبادل بينهما، فمراد أبي علي من القوة بعاً الإط

افحة العدو المشترك، أعني حنابلة بغداد الذين كانت لسلطتهم السيادة السياسية واليد الواحدة مك
بعض الشيء أيضاً، وباتكائهم على جماعة السنة في بغداد راحوا يقفون في وجه المعتزلة والشيعة، 

زدادت قوة الشيعة في بغداد كطائفة من جهة، ونيلها على السيادة ا يفي منتصف القرن الرابع الهجر و 
سياسية والنفوذ فيها من جانب آخر، ما جعل ذلك المعتزلة أن تحتمي بحماهم لحفظ بقائهم، وهذا ال

 (75 -74 ،ش1372جعفريان، ) الأمر كان واضحاً بصورة محسوسة في فترة سيادة البويهيين.

طعم  ةُ بغداد الشيعة، وشدّدوا في جميع المدن على المعتزلة، وتركواوخلال القرن الرابع خاصم سنّ    
 (1/379متز، )الحياة عليهم مراًّ، ولكن على رغم ذلك ما حالفهم الحظّ كثيرا في قمع الشيعة والمعتزلة 

 وقد خلّفت الاتصالات المتواصلة بين الشيعة والمعتزلة آثاراً عظيمة لكلا الجانبين.
ومن جملة أسباب الاتصال القوي بين الشيعة والمعتزلة هي الوثيقة التي كتبها الخليفة القادر بالله    

العباسي، وأعلن أنّ الحوار والنقاش حول الاعتزال والرافضية والعقائد التي تعارض الإسلام محظور لا 
الاعتقاد »فقهاء وباسم ق مبدأ توجيهياً بتوقيع من ال 433ذلك أصدر في سنة وک (1/124متز، )يجوز. 

-29/322، هـ 1407، ذهبي)ال الذي كان يعدّ من يخالف العقيدة الرسمية المعلنة فاسقاً وكافراً.« القادري
324) 

الغدير وفضائل علي بن أبي  وأيضا یمكن الإشارة إلى قضية ما ألفّه الطبري في خصوص حديث   
والإلحاد، ما أفضى الأمر إلى دفن الطبري ليلاً لتدخّل ، ولهذا السبب اتّهمه الحنابلة بالتشيّع 7طالب

؛ ابن عساكر، 8/134، هـ1386ابن الأثير، ؛ 2/161هـ، 1417انظر: البغدادي، ) الحنابلة وامتناعهم عن الدفن نهاراً.

ووصف بروكلمان الحنابلة على النحو التالي: لقد شكّلوا  (11/167، هـ1408ابن کثير، ؛ 52/196هـ، 1415

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            13 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

98 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

 .(175ش،  1346)بروکلمان،دًا خطيراً للقانون والسلام والطمأنينة والنظام في بغداد. تهدي
وخلاصة القول حدثت أعظم الأحداث في القرنين الرابع والخامس من مقاطع تاريخ الإسلام،    

أنا من أجل استقرار »ولا سيما في عاصمته السياسية بغداد، حيث يقول السطان محمود الغزنوي: 
عباس قمت أبحث عن كل قرمطيّ في أنحاء العالم، فكل من أعثر عليه يحكم عليه بالشنق حتى بني ال
ولهذا نفى خلقاً كثيراً من المعتزلة والرافضة والإسلماعيلية والجهمية  (ش، العشرون 1389ربيع، ) «.الموت

 (3/17هـ، 1417يافعي، ال؛ 3/98م، 1961الذهبي، ) والمشبّهة وأمر بلعنهم على المنابر، وبالغ في قتلهم.

ة وجدت في بعض مبادئ المعتزلة وأصولها أموراً تساندها في الدفاع عن ویمکن القول أنّ الشيع   
عقائدها وإقامة الأدلة على صحتها؛ ولهذا راحت تدرسها، وفي نفس الوقت على رغم عدم اعتقادها 

 بهذه المبادئ راحت تستفيد منها في مواجهة أعدائها.
وبعبارة أخرى لم يكن تأثّـرُ الشيعة من المعتزلة في الشکل والتركيب والمسائل، وإدراج القضايا    

العقلانية في النظام الکلامي، مصدرَ قلق علماء الشيعة، فإنّهم أخذوا الصياغة والبنية والقضايا 
رباتهم قدّموا في الکلامية الشائعة، ومع الاختلافات الجوهرية في مبادئهم ومصادرهم وأساليبهم ومقا

 .(281ش،  1393كياني، )الالعديد من القضايا إجاباتٍ تختلف عن المعتزلة. 
زلة مكانتها بعد زوال سلطة البويهيين ووفاة الصاحب بن عباد، فقدت المعتفي نهاية هذا العصر و    

ية، فأظهروا استتاب القادر بالله فقهاء المعتزلة الحنفق:  408قال ابن الجوزي في ضمن أحداث سنة 
الرجوع، وتبرؤوا من الاعتزال، ثم نهاهم عن الكلام والتدريس والمناظرة في الاعتزال والرفض والمقالات 
المخالفة للإسلام، وأخذ خطوطهم بذلك، وأنهم متى خالفوه حل بهم من النكال والعقوبة ما يتعظ 

اب القادر بالله المعتزلة والشيعة وغيرهما وقال ابن الأثير: استت( 15/125هـ، 1412، ي)ابن الجوز به أمثالهم.
من أرباب المقالات المخالفة لما يعتقده من مذاهبهم ونهى عن المناظرة في شيء منها، ومن فعل 

 (9/305، هـ1386)ابن الأثير،  ذلک نکل به وعوقب.
 دور جهود الشیخ المفید في التأثیر والتأثر بین الشیعة والمعتزلة

من العلماء الذين لهم علاقات متواصلة بمعتزلة بغداد، ومن بين أساتذته یمكن كان الشيخ المفيد     
وهو صاحب الإشارة إلى عالمين من المعتزلة: أبي عبدالله البصري، وعلي بن عيسى الرماني المعتزلي. 

 مدرسة مستقلة وأسلوب خاصّ في الکلام والفقه، ومن جاء بعده تأثرّ بمدرسته. 
بين الشيعة والسنة الحنابلة في بغداد في عصر الشيخ المفيد، ونظراً إلى هذه  استمرّت نزاعات شديدة

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            14 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





99 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

الالتفاتة یمكن أن نعي أنّ الشيعة والمعتزلة كانوا إزاء هذه النزاعات في صف واحد، لأنّ عداوة 
وقد تغير هذا الوضع في بعض الأحيان بسبب تصاعد  الحنابلة للمعتزلة لم تعد أقلّ من عداوة الشيعة.

لاختلافات الطائفية في بغداد والصراع بين الشيعة والسنة، وهوليس بصالح الشيخ المفيد، فنفيه ا
هـ من  398أخرى في هـ ومرة  393حكام بغداد لتهدئة الصراعات، وتّم طرده من بغداد مرةّ في 

، زي؛ ابن الجو 250 /11؛ ابن کثير، 44 -15/43م،  1979)ابن الأثير، قبل البويهيين، ولكن بشفاعة البعض أعيد. 

 .(658 /2، ابن خلدون، 14ق،  1375
أسهل من مناظرة السنة الحشوية والحنبلية في بغداد؛ لأن  بشکل عام ة المفيد والمعتزلةکانت مناقش    

، فلذلك المعتزلة والشيعة بسبب توثيق علاقاتهم كان بإمكانهم أن يعقدوا حلقات مشتركة ويتناقشوا
سبب كثرة مؤلفات الشيخ المفيد المكتوبة في معارضة المعتزلة على العدواة أن نستدلّ بلا يحسن 

الإفصاح عن الاختلافات « أوائل المقالات»غاية الشيخ المفيد في تدوين كتاب ف الاجتماعية بينهما.
العقائدية بين المعتزلة والشيعة، وينوّه إلى ملاحظة، وهي أنّ الشيعة والمعتزلة يدركون حقيقة هذه 

ختلافات، وكان الفرق بين العقيدتين متعلّقاً بالتوحيد والعدل وبعض المسائل الفرعية في علم الا
 الكلام.

إحصاء اختلاف الرؤى بين الشيعة والمعتزلة، وكان أيضاً  أوائل المقالات هي وجهود المفيد في   
د الشيعة، وتنمّ تلويحات الشيخ يشير إلى بعض آراء النوبختية التي توافق المعتزلة، إلا أنّها لا توافق عقائ

المفيد ودواعيه في تصنيف هذا الكتاب بوضوح أنّ هذا الكتاب ألّف في الردّ على الذين كانوا 
يتصوّرون مماثلة عقائد الشيعة والمعتزلة، فالشيخ في موضع ينكر هذه النظرية التي تقول: إنّ الشيعة 

 (131-128ش، 1372)جعفريان،  أخذت فكرة نفي التشبيه من المعتزلة.
د ذكر هذا الموضوع في أحد مباحث رسالة المسائل الصاغانية، وفيها سئل عن الشيخ المفيد فق   

بأن هناك رجلًا من ذوي الرأي في صاغان أذاع ضد الشيعة قائلًا:إنّ شيخاً من الشيعة في بغداد 
تزلة، فأجابه الشيخ قائلًا: نحن )يبدو أنّ مراده الشيخ المفيد( أخذ علم الكلام سرقة من أصحابنا المع

لا نعرف بين أصحابنا الشيعة من المتكلّمين والفقهاء من أخذ الكلام من المعتزلة واختلط بمسلك 
هذه من جملة الاتهامات التي كانت تذكر من قبل أيضاً. ويوجد للشيخ المفيد تصنيف ف أصحابك،

مسأله الفرق بين الشيعة والمعتزلة »سماّه بعنوان: آخر في إثبات تباين الآراء بين الشيعة والمعتزلة حيث 
. ومهما يكن من أمر فإنّ مدى اختلاف «والفصل بين العدلية منهما والقول فی اللطيف من الکلام

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            15 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

100 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

الرأي بين الشيعة والمعتزلة في إطار مباحث العدل والتوحيد وسائر المباحث الكلامية والطبيعية لم 
 (41هـ، 1414المفيد، ) ة والفرعية.يتجاوز عن نطاق المسائل الجزئي

دلّ بعض عناوين مؤلفات الشيخ المفيد على خصامه ونزاعاته في بحث العدل وفروعاته توأيضاً    
 وصنّف«. في الوعيد ةعلی المعتزل ةعمد مختصر »، و«الوعيد ح فيالموضّ »مع المعتزلة، منها كتاب 

الرسالة المقنعة في وفاق : »أيضا بعض المؤلفات لتدلّ على وفاق الشيعة ومعتزلة بغداد ككتاب
 «.:البغداديين من المعتزلة لما روي عن الأئمّة

ة التي يجب الانتباه إليها بالنسبة إلى طريقة تعامل الشيخ المفيد مع المعتزلة هي أنهّ في والملاحظ   
غداد على المذهب الحنفي، ولا شك أنّ الاحتكاك بهم هو في نفسه عصره كان أكثر المعتزلة في ب

يؤدي إلى الاصطكاك بأصحاب الرأي ومواجهتهم، وأيضا مواجهة المعتقدين بالقياس. وعليه، فإنّ 
الشيخ المفيد في موارد متعددة أخذ على الرأي والقياس وانتقدهما، وهذه النقود يوجّه خطابها أحيانا 

 (137-133ش،1372)جعفريان، رأي والقياس من المعتزلة. إلى المتمسكين بال
كان مصدر مناظرات العلماء الإماميين والمعتزلة في هذه الفترة، وخلاصة القول أنّ الشيخ المفيد     

ثم وصل هذا التيار إلى السيد مرتضى والشيخ الطوسي وغيرهما، واعتُبر النقاش والمناظرة عملاً علمياً 
 عادياً.

 لشريف المرتضى في التأثیر والتأثر بین الشیعة والمعتزلة دور جهود ا
ومماّ ( 20/232هـ، 1420؛ الصفدي،29/434 هـ،1407)الذهبي،  .قد عدّ البعضُ السيّد مرتضى كبير المعتزلة   

يدلّ على العلاقة الوطيدة بينهما هو نقل بعض البيانات في كتب علماء الإماميّة ومن طريق المعتزلة، 
ش، 1392)باراني، فعلى سبيل المثال: تمّ نقل أكثر روايات السيّد المرتضى في الأمالي من المرزباني المعتزلي. 

143). 
أرجاء العالم الإسلامي، ويتّضح ذلك من خلال  كان للشريف المرتضى أثر بالغ بين الشيعة في كل    

الأجوبة المتعددة التي كان يوجّهها لأسئلة الشيعة في النواحي المختلفة. أخذ الشريف المرتضى 
مقدمات علومه من الشيخ المفيد، ولكن بعد ذلك أصبح في سلك طلبة العلماء من غير الشيعة، 

  يبيني، وأبو عبيد الله المرزباني.وكان من جملتهم عبد الجبّار وأبو إسحاق النص
دّ عند الشيخ المفيد بمنزلة آلة للدفاع عن المعتقدات الإمامية المستنبطة من کان علم الکلام يع    

، وقد رأى الشريف المرتضى النزعة المعتزلية وتمسّك بها، حيث إنهّ يرى ضرورة :غضون معارف الأئمة

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            16 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





101 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

كرسالة « الأصول الاعتقادية»وقد بدأ كتابه  قل فحسب.يق العإثبات حقائق الدين الأصولية من طر 
اعتقادية معتزلية، وكان يؤمن بأنّ أوّل ما يجب على الإنسان من تكليف هو معرفة إلهه عن طريق 
استنباط وجوده من خلال العلم بحدوث الأشياء، فاتجاه الشريف المرتضی بالنسبة إلى الحديث ينشأ 

لاله قليلا ما يستعين بالروايات، وكلما استعان بها كانت من هكذا أسلوب في التفكير، فهو في استد
کان الشريف المرتضی ينقل عموماً تعاليم  (20-19ش، 1362)المحقّق،  بمنزلة دليل فرع لا دليل أصل.

 يختلف مع الشيخ المفيد في بعض المسائل.بها، وهو بسبب اتكائه عليهم كان البصرة ويحتذي  معتزلة
 (20هـ، 1370طاووس،)ابن 

ة المهمة في رؤى الشريف المرتضى هو أنهّ يرى حالات الصراع بين الإمامية والمعتزلة أقلّ، فالملاحظ   
إذا ما قورنت بحالات الصراع بين بني النوبخت والشيخ المفيد، وهو لا يعدّ هذه الاختلافات من 

 (20-19ش، 1362)المحقّق،  جهة أساسها وجوهرها في معتقد الإمامية أمراً مهماً وحيويّاً.
ى والمعتزلة، هو مناقشاته مع عبد الجبّار حالات الصراع والنزاعات بين الشريف المرتض ومن أهمّ    

في موضوع الإمامة، وهذه الملاحظة تظهر أهميتها عندما نعلم بأن المعتزلة ترى انعكاس كل مناقشاتها 
ار: ولم اقتصرتم على هذه الأصول سئل عن عبد الجبّ ومباحث مجتمعها في عصرها في أصولها الخمسة. 

: لا خلاف أنّ المخالفين لنا لا يعدو أحدٌ هذه الأصول، ألا ترى أنّ خلاف ئلاً الخمسة؟ وأجاب قا
الملحدة والمعطلة والدهرية والمشبهة قد دخل في التوحيد، وخلاف المجبرة بأسرهم دخل في باب 

وخلاف الخوارج دخل تحت المنزلة بين المنزلين، العدل، وخلاف المرجئة دخل في باب الوعد والوعيد، 
 ( 77هـ، 1422)عبد الجبّار،  وخلاف الإمامية دخل في باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

أن نعلم أنّ مذهب الشيعة في غضون القرن الرابع امتدّ إلى البصرة، وأصبحت شيعية بعد ويجب    
ري كان في البصرة ما لا يقل عن ثلاثة عشر مكاناً يتّصل أن كانت عثمانية، وفي القرن الخامس الهج

 (290،هـ1399، ة؛ مغني1/120متز، ) ، وكان يقدّسها الشيعة.7بذكرى علي

 دور جهود الشیخ الطوسي في التأثیر والتأثر بین الشیعة والمعتزلة 
عداد مشايخ دروس بعض فقهاء الشافعية، فظنّه البعض أنهّ منها، كما يوجد في طوسي حضر ال   

 الطوسي بعض أعيان الأحناف والشوافع، ولعلّ وجودهم في طبقة مشايخه سبب هذه النسبة الباطلة.
 (12/90هـ، 1408)ابن کثير، ابنُ کثير الشيخَ الطوسي متکلّم الإمامية. وقد عدّ  (1/24هـ، 1417)الطوسي، 

وقال  (5/135هـ، 1390ابن حجر، ) قال ابن حجر: له مصنّفات کثيرة في الکلام علی مذهب الإمامية.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            17 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

102 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

 ( 249هـ،1417)العلامة الحلي،  العلّامة الحلي: هو المهذّب للعقائد في الأصول والفروع.

فکتبه الکلامية عبارة عن: الاقتصاد الهادي إلی وله كثير من المؤلفات في مختلفات الموضوعات،    
الأصول في علم الکلام، والغيبة، وتلخيص  طريق الإرشاد، والاقتصاد فيما يتعلّق بالاعتقاد، وتمهيد

الشافي، ورسالة الاعتقادات، ورسالة عقايد الجعفرية، ورسالة المسائل الکلامية، ومقدّمة في المدخل 
وهو قد بيّن ، والفرق بين النبّي والإمام. :إلی علم الکلام، والمفصح في إمامة أمير المؤمنين والأئمة

المواضع في كتابه التبيان، حيث اعتقد البعض أنّ هذا التفسير كلاميّ. المباحث الكلامية في كثير من 
  (60-57ش، 1392)زارع، 

كان لكرسيّ علم الكلام في بغداد أهميّة بالغة، وعادة يفوّض إلى أعلم الناس من جانب الخليفة.     
إلى ( كرسي الكلام ه 422- 497وقد منح الخليفة العباسي القائم بأمر الله )، (47-3/46دنامة، يا)

، وكان هذا الكرسي لا يعطى إلا للقليلين من كبار العلماء ولرئيس علماء الوقت. الشيخ الطوسي
لم يكن منهج الشيخ في المناقشات الکلامية هو الهجوم والجدال و  (25و4-1/3هـ، 1417)الطوسي، 

لوقحة والمسيئة للخصوم. هذه الرزانة في قلم الشيخ وكلامه وهذا الرأي السديد هو سرّ والتعبيرات ا
تفاعله مع السنة فکان أكثر من تفاعل علماء الشيعة الآخرين، أمّا  (3/505دنامة، يا)نجاحه وشعبيته. 

ول أنّ ، ویمكن الق(87،ش 1392)باراني،بحيث أثرّ هذا الارتباط بشكل واضح على أفكاره وأعماله. 
بغداد، وکانت  کان عصر ازدهار المباحث الکلامية فيأي قبل ظهور السلاجقة(  هذا العصر )

المصادر لکبار مفکّري الفرق والنحل الکلامية في هذا العصر سهل التناول، مماّ جعل الشيخ الطوسي 
رة، ولعلّ يقف علی آراء هؤلاء الفرق بلا واسطة ومباشرة ولا ينسب إليهم معتقدات باطلة ومزوّ 

السبب في کون تفسير التبيان من أهمّ مؤلفّاته وکبير التفاسير الشيعية وجود الدراسات الکلامية فيه، 
كان ، وبعد ظهور السلاجقة  (61-60ش، 1392)زارع، فقد کتبه في بغداد ومتأثرّاً بتلک الأجواء. 

 ه 448ها، وفي سنة المستهدف الأول من بين أهدافها الشيعةَ ومدارسها ودور علمها وأعلام
اشتدت الفتن وبلغ العنف والقتل والإحراق ذروته، وبعد أن أحرقت دور الشيعة وبعض محالها 
وصلت النوبة إلى الشيخ الطوسي، فقد كبست داره ونهبت وأحرقت، كما وأحرقت كتبه وآثاره 

لله الجلاب )من ودفاتره، وأحرق كرسي التدريس الذي كان قد منحه إياه الخليفة، وقتل أبو عبد ا
 (1/26هـ، 1417)الطوسي،  علماء الشيعة( على باب دكّانه.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            18 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





103 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

 نتائج البحث 
 خرج البحث بعدّة نتائج، وهي:

. يعدّ ظهور مدرسة المعتزلة وتأسيسها وامتداد تعاليمها ومبانيها الفكرية حدث من الأحداث 1
 التاريخية المصيرية في تاريخ الفكر الإسلامي.

ذي يربط بين الشيعة والمعتزلة، هو الارتباط الكلامي، فقد كان هناك التأثير . أحد الجوانب ال2
 .والتأثر في بعض القضايا بين الشيعة والمعتزلة

ائج والعلاقات الاجتماعية، والسياسية، والثقافية، والعلمية بين المعتزلة والشيعة . یمکن تقسيم الوش3
ة انصهار الاعتزال في ومرحل ة الصداقة والتصافي،لومرح ة العداوة والخلاف،: مرحلإلى ثلاث مراحل

 انخرط الفكر المعتزلي تحت مظلّة الفكر الشيعي. ففي نهاية الأمرالتشيع. 
. تلعب حوارات وجهود الشيخ المفيد والسيّد المرتضی والشيخ الطوسي مع المعتزلة دوراً أساسياً 4

 في تاريخ الفكر الإسلامي وثقافته العلمية. 
 

 المصادر
 الفضل إبراهيم، بيروت، دار إحياء الکتب العربيّة.الحديد، شرح نهج البلاغة، تحقيق محمّد أبوابن أبي . 1
 م. 1966ق/  1386دار بيروت،  -ابن الأثير، الکامل في التّاريخ، بيروت، دار صادر. 2
 م. 1971ق/  1390ابن حجر، لسان الميزان، بيروت، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات،  .3
 هـ. 1392ابن داود الحلي، رجال ابن داود، تحقيق السيد محمد صادق آل بحر العلوم، قم، منشورات الرضي،  .4
 ق. 1370ابن طاووس، کشف المحجّه لثمره المهجه، نجف، المطبعه الحيدريه،  .5
 ق. 1415والتوزيع، ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق علی شيري، بيروت، دار الفكر للطباعة والنشر . 6
 م. 1988ق/  1408ابن کثير، البداية والنهاية، تحقيق علی شيري، بيروت، دار إحياء التراث العربي، . 7
الملحد ما قصد به من الکذب علی المسلمين و الطعن عليهم، تحقيق  يأبو الحسين الخياّط، الانتصار والردّ علی ابن الراوند. 8

 ق. 1244نيبرج، القاهرة، مطبعة دار الکتب المصرية، 
أبو الحسين محمّد بن أحمد الملطي، التنبيه والرد على أهل الأهواء والبدع، تحقيق: س. ديدرينغ، بيروت، المعهد الآلماني . 9

 م. 2009ق/  1430للأبحاث الشرقية، 
 ق.1416 مؤسسة النشر الإسلامي، الخامسة، سماء مصنفي الشيعة، قم،أأبو العباس النجاشي، فهرست  .10
 م. 1981ق/  1402باقر المحمودي، أبو جعفر الإسکافي، المعيار والموازنة، تحقيق محمّد . 11
 .، بيروت، دار إحياء التراث العربي، الأغانيصفهانيالأالفرج بوأ. 12
نصور الثعالبي، يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، تحقيق و شرح مفيد محمّد قمحية، بيروت، دار الکتب العلمية، مأبو. 13

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            19 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

104 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

 .م 1983ق/  1403
 أحمد أمين، ضحی الإسلام، القاهرة، مؤسسة الهنداوي للتعليم والثقافة.. 14
 ق. 1406ة القرطبة، الأولى، أحمد بن تيمية، منهاج السنة النبوية، تحقيق محمّد رشاد سالم، مؤسس. 15
 ، طبقات المعتزلة، تحقيق سوسنة ديفلد وفلزر، بيروت، دار المكتبة الحياة.أحمد بن يحيی بن المرتضى. 16
 م. 2004أحمد علی زهرة، الكلام و الفلسفة عند المعتزلة والخوارج، دمشق، نينوی، . 17
عصر النهضة في الإسلام، ترجمه مّحمد عبدالهادي أبوريدة، بيروت، دار آدم متز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع أو . 18

 الكتاب العربي، الخامسة.
 ق.  1401تذکرة الخواص، سبط بن الجوزي، بيروت، مؤسّسة أهل البيت :، . 19
 .7جعفر سبحاني، الملل والنّحل، قم، مؤسّسة النشر الإسلامى ومؤسّسة الإمام الصادق. 20
، تهران، يترجمة سعيد حناي ي،در عصر رنسانس اسلام يگرايبوية: انساندر عهد آل  يفرهنگ يحياجوئل کرمر، ا. 21

 ش. 1375، يمرکز نشر دانشگاه
، تهران، سازمان انتشارات و المحمّد الآيتيترجمة عبد  ي،و خليل الجر، تاريخ فلسفة در جهان اسلام يحنا الفاخور . 22

 ش. 1367، ة، الثالثيآموزش انقلاب إسلام
 م.1997ق/1417الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، تحقيق مصطفى عبدالقادر عطا، بيروت، دارالکتب العلمية، . 23
 1420الصفدی، الوافی بالوفيات، تحقيق احمد ارناؤوط و ترکی مصطفی، بيروت، دار احياء التراث،  يكخليل بن اب. 24
 ق. 
 يق(، تحقيق رضا بيات وابوالفضل غلامي، طهران، مرکز پژوهش 482به سال ای کهن سروده ربيع، علی نامه )منظومه. 25

 ش. 1389ميراث مکتوب، 
 ش.1387رسول جعفريان، حيات فکري و سياسي امامان شيعة، قم، أنصاريان، . 26
و نشر رسول جعفريان، مناسبات فرهنگي معتزلة و شيعة تا آغاز دوره انحلال معتزلة در شيعة، طهران، مرکز چاپ . 27

 ش. 1372سازمان تبليغات إسلامي، 
 ق. 1410، 7السيد المرتضی، الشافي في الإمامة، تحقيق سيّد عبدالزهراء الحسيني، طهران، مؤسّسة الصادق. 28
السيّد المرتضی، الفصول المختارة، تحقيق سيّد نورالدين جعفريان ويعقوب الجعفري و محسن أحمدي، بيروت، دار المفيد، . 29

 م. 1993 /ق 1414
 م.1907ق/1325الله المرعشي، السيّد المرتضى، الأمالي، تحقيق سيد محمد بدر الدين نعساني الحلبي، قم، مکتبة آية . 30
 حيد، تحقيق السيّد هاشم الحسيني الطهراني، قم، مؤسسة النشر الإسلامي.الشيخ الصدوق، التو . 31
 1404الشيخ حسين الأعلمي، بيروت، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات، ، تحقيق 7الشيخ الصدوق، عيون أخبار الرضا. 32
 .م 1984ق/ 
 .ق 1417، الأولى ،قم، العدة في أصول الفقه، تحقيق محمد رضا الأنصاري القمي، الشيخ الطوسي. 33
 ق. 1417الأولى،  الشيخ الطوسي، الفهرست، تحقيق الشيخ جواد القيومي، قم، مؤسسة نشر الفقاهة،. 34
 ش. 1363شيخ الكليني، الكافي، تحقيق علي أكبر الغفاري، طهران، دار الكتب الإسلامية، الخامسة، لا. 35

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            20 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


    

 





105 

ات
علاق

 
شيع

ال
رنين

 الق
 في

داد
في بغ

زلة 
المعت

ة و
مامي

 الإ
ة

... 

 ق. 1414الشيخ المفيد، المسائل الصاغانية، تحقيق السيد محمد القاضي، بيروت، دار المفيد، الثانية، . 36
 العربي، الرابعة.عبد الرحمان بن خلدون، تاريخ ابن خلدون، بيروت، دار إحياء التراث . 37
عبد الرحمن بن الجوزي، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، تحقيق محمّد عبد القادر عطا ومصطفى عبدالقادر عطا، بيروت، . 38

 م.  1992ق/  1412دار الکتب العلمية، 
كتب العلمية، الأولى، التحقيق خليل المنصور، بيروت، دار  عبد الله بن أسعد اليافعي، مرآة الجنان وعبرة اليقظان،. 39

 ق. 1417
 .ق1417، الأولى ،مؤسسة نشر الفقاهة، قم، تحقيق الشيخ جواد القيومي، خلاصة الأقوال مة الحلي،العلّا . 40
 1429علی سامي النشّار، نشأة الفکر الفلسفي في الإسلام، الإسکندرية، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، . 41
 م. 2008ق/ 
 ق. 1404ش/1363علي بن الحسين بن علی المسعودي، مروج الذّهب ومعادن الجوهر، قم، دار الهجرة، الثانية، . 42
 ش.1363فضل بن شاذان الأزدي، الإيضاح، تحقيق سيّد جلال الدين الحسيني الأرموي، طهران، جامعة طهران، . 43
ن حسين أبي هاشم، بيروت، دار إحياء التراث العربي، الأولی، القاضي عبد الجبّار، شرح الأصول الخمسة، تعليق أحمد ب. 44

 ق.  1422
تحقيق سامي النشار وعصام الدين محمّد، الإسکندرية، دار المطبوعات الجامعية، مل، الجبّار، المنية والأالقاضی عبد. 45

 م. 1972
 .ق 1393تونس، القاضی عبدالجباّر، فضل الاعتزال وطبقات المعتزلهة تحقيق فؤاد سيّد، . 46
 ق. 1393القاضي عبد الجبّار، فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تحقيق فؤاد سيّد، تونس، . 47
 ش. 1346كارل بروکلمان، تاريخ ملل و دول إسلامي، ترجمة هادي جزايري، تهران، بنگاه ترجمة و نشر کتاب، .  48
 1407عمر عبد السلام تدمري، بيروت، دار الکتاب العربي، محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تاريخ الإسلام، تحقيق . 49
 م. 1987ق/ 
محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي، سير أعلام النبلاء، تحقيق شعيب الأرنؤوط ومحمّد نعيم العرقسوسي، بيروت، مؤسّسة . 50

 م. 1986ق/  1406الرسالة، 
 م.  1961قيق فؤاد سيّد، التراث العربي، العبر في خبرمن غبر، تح محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي،. 51
 1963ق/ 1382محمّد بن أحمد بن عثمان الذهبي، ميزان الاعتدال، تحقيق علي محمد البجاوي، بيروت، دار المعرفة، . 52
 م.

بوية  معتزلة، حنابلة و اشاعرة در عصر آل يهااماميّه با فرقه يو سياس يتعامل فکر  يتاريخ ي، بررسمحمد رضا باراني. 53
 ش. 1392در بغداد، قم، پژوهشگاه حوزة و دانشگاه، الأولى، 

 م. 1998الجباّر، القاهرة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، محمّد صالح محمّد السّيّد، الخير و الشر عند القاضي عبد . 54
 م. 1979ق/  1399، الشيعة في الميزان، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ةمحمّدجواد مغني. 55
چهارم و پنجم، قم، دانشگاه  يهابر مبناي متون قرن ياپژوهشي مقايسه عةکلام شي  ةکلام معتزلكياني فريد،  مريم  . 56

 .ش 1393، أديان و مذاهب، الأولى

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

                            21 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html


 

 

106 





ة ا
سّن

ال
یة 

لثان
ا -

ان
شعب

ث )
لثال

د ا
عد

ل
14

42
– 

رم
مح

 
14

43
) 

واء
ل

لحمد
ا

 

 

 ش.1362المعارف تشيّع،  ةمهدي محقّق، شيعة در حديث ديگران، تهران، دفتر داير . 57
(، تهران، خانه کتاب، يآراء، احوال و آثار شيخ طوس يدر بررس )مجموعه مقالاتي يپژوه سيزارع، طو  کمپاني  ديمه. 58

 ش. 1392
 م. 1996الفكر السياسي عند المعتزلة، القاهرة، دار المعارف، نجاح محسن، . 59
ه مشهد، زادة خراساني، مشهد، دانشگا يادنامة شيخ طوسي أبو جعفر محمّد بن حسن طوسي، به کوشش محمّد واعظ. 60
 ش. 1350اول،

 
 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 la

va
-a

l-
ha

m
d.

ir
 o

n 
20

26
-0

2-
06

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            22 / 22

http://lava-al-hamd.ir/article-1-63-fa.html
http://www.tcpdf.org

